#### الجمهورية الجزائرية الديمقر اطية الشعبية

# République Algérienne Démocratique et Populaire وزارة التعليمالعاليو البحثالعلمي

Ministère de l'Enseignement Supérieur et de la Recherche Scientifique



#### المركز الجامعي عبد الحفيظ بوالصوف بميلة

المرجع / .....

معهد الآداب واللغات

قسم اللغة والأدب العربي



مذكرة معدة استكمالا لمتطلبات نيل شهادة الماستر

الشعبة: أدب عربي قديم

إشراف الدكتورة:

إعداد الطالبة:

\*حنان بــومالي

\*بوهالي هاجر

السنة الجامعية:2015/2014





يا منزل الآيات والفرقان اشرح صدرنا بمعرفة الهدى واعصم قلبنا من الشيطان أنت يا من صورتنا وخلقتنا نسألك النجاح يا رحمان فبرحمتك التي آتيتني شددت بنورك برهاني ولا أكسو عيوب نفسي بتقواي وفي العلم أشد عناني ولا أمنعن النفس عن شهواتها واجعلن الدعاء من أعواني ولا أتلون حروف وحيك بالدجى ولا أحرقن بنوره شيطاني أنت الذي يا رب قلت حروفهوجعلته آية في التبيان ونظمته ببلاغة أزلية تكفيها يخفى على الأذهان قم بالقرآن وعرف قدره فله عند الله أعظم شأن .

نتقدم بجزيل الشكر إلى التي قدمت لنا يد العون والمساعدة ولم تبخل علينا بتوجيهاتها ونصائحها القيمة وإمدادنا بكل المراجع التي تتعلق بهذا البحث والتي استطعنا بفضل الله تعالى وبفضلها تقديم هذا البحث المتواضع

إلى أستاذتنا ومشرفتنا الفاضلة الدكتورة \*\*\* حنان بـــومالي

ونقول إليك منا جزيل الشكر وعظيم الامتنان .

والى الأساتذة المشرفين على هذه المذكرة:

\*\* طبيش عبد الكريــم

\*\*\* سعاد بــــولحواش



إلى التي نظرت إلى وجهها وجدته باسمًا وإلى ثغرها ضاحكا وإلى صدرها مفتوحا إلى من احتار فكري في وصفها وجف قلمي للتعبير عن مثاليتها ، السب التي أمطرتني بدعواتها طوال مشواري الدراسي ووقفت بجانبي في أصعب الظروف ، السبي أول نور رأته عيناي وألطف ما نطقت به الشفاه البشرية إليك أمي الغالية يا مصدر فخري واعتزازي

### الى أمي الحبيبة عقطيلة

إلى أعز وأحسن وأطيب قلب ، إلى من دفعني إلى النجاح إلى القلب الصافي ، إلى من ذهبت سنين عمره عرقا وجهدا من أجلي ، إلى من علمني الكفاح للوصول إلى النجاح ، إلى من أحمل اسمه بكل افتخار

الى أبي الغالي و العزيز عمـــــــار

إلى كل من خالي عبد الرزاق ، وعمار ، ومحمد ، وأولادهم ، زكريا وأخواته. إلى خالتي جميلة وأولادها، إلى عمتي الغالية وبناتها ،إلى عمي صالح وعائلته الكريمة. إلى عمى العزيز المهدي وخالتي الحنونة ونــــــاسة.



إلى إخواني الأعزاء : بويكر وزوجته سميرة ، جمال وزوجته زهور ، خالد وزوجته سميرة ، مصطفى ، باديس ، حبيب .

إلى أخواتي العزيزات : حياة وزوجها ناصر ، نسيمة وزوجها المولود ، هنية وزوجها فاتح حسيبة وزوجها مصطفي ، حنان وخطيبها زكرياء ، والكتكوتة شيم علم المعلماء.

إلى الشموع المضيئة : رحمة \*خلود \*يسرى \*لينا \*وبًام \*عائشة \*ميسم \*مريم \*سلسبيل \* محمد على \*يحي \*ياسر \*يعقوب \*آدم \*شهاب \*فراس \*لؤي \*محمد \*عبد الستار \*أيــــوب.

إلى سندي في الحياة زوجي العزيز:

الطاهر

FINE SERVER ERESTER ERESTER

إلى عائلتي الثانية: أبي السعيد وأمي فتيحة

واخِوة زوجي : نورة ، عاشور وزوجته وردة وأولادهم ، عبد الغاني وزوجته شهرة وأولادهم، فارس ، هشام ، حمزة ، عبد النور ، أسامة.



#### مقدمة:

يعد الشعر الجاهلي أقدم أنواع الشعر العربي، إلا أنه من المصادر الهامة في تاريخ العرب، لأنه يصور لنا كثيرا من أحوال العرب الاجتماعية والدينية والتاريخية، وكذلك طباعهم فهو "ديوان العرب" وهو المرآة العاكسة التي تصور حياتهم.

وعلى الرغم من كثرة الدراسات التي قامت حول الشعر الجاهلي عامة، واهتمام الباحثين والنقاد بشعر الأعشى خاصة، مازالت هناك جوانب بحاجة ماسة إلى مزيد من الدراسة التي تخص بشعر الأعشى، أحد أهم أعلام شعراء الجاهلية وفحولها، ومن هنا "حضور الرمز في شعره"، خاصة وأن الرمز يرتبط بالدلالة ارتباط وثيقا فهو سمة النص كما أنه يتميز بالرونق والجمال حين يعتري القصيدة، فهو الوسيلة الناجحة لتحقيق الغايات الفنية، ولهذا اخترت هذا الموضوع ليكون موضوع بحثي لأنه يكشف الخبايا الموجودة في النص، فما هو الرمز وما هي تجلياته عند الأعشى وهناك أسباب أخرى كانت وراء اختياري لهذا الموضوع وهي:

- شغفي الكبير بالشعر الجاهلي.
- حب الكشف عن الغموض والإيحاءات
- وأخيرا التشجيعات التي قدمتها لي الأستاذة المشرفة، حتى أبحث دلالة الرموز في مدونة الأعشى وما أريد الوصول إليه في بحثي هذا أن بعض الشعر الجاهلي ليس نابعا من الشعور الفردي، وإنما هو صادر عن عقل جماعي، وشعر الأعشى ناتج عن معتقدات ورؤى ناشئة من منابع أسطورية وتراثية.

ومن بين الدراسات السابقة التي قامت حول الأعشى نجد:

- الخروج عن أصل التركيب دراسة في شعر الأعشى للباحث مساعد السويهري الهذلي
  - نظرات عجلى في شعر الأعشى الكبير للدكتور محمد الربيع.

ولقد قسمت البحث إلى فصلين قبلهما مقدمة وتعقبهما خاتمة، حاولت في الفصل الأول تحديد إشكالية مصطلح الرمز لغة واصطلاحا، وكذلك مصطلح الرمزية ثم تتبعت أنواعه من دينية وطبيعية وتراثية، وأسطورية وصوفية ولغوية وثورية، كما تحدثت عن سماته بجميع أنواعها، وأخيرا تطرقت إلى الرمز وتداخله مع مصطلحات أخرى كالقناع والأسطورة العلامة والصورة.

وكانت الدراسة التطبيقية في الفصل الثاني المعنون: "أشكال الرمز في المنجز الشعري للأعشى" أين قمت باستخراج الرموز ودلالتها، وأملي الكشف عن شيء من الكنوز الثرية التي تعنى شعر الأعشى.

وكانت الخاتمة عبارة عن جملة من النتائج المتوصل إليها من خلال البحث، ولأجل تحقيق الأهداف المرجوة من الدراسة اعتمدت المنهج السيميائي لأن الرمز أحد أهم المفاهيم السيميائية، واتكأت كذلك على المنهج الأسطوري الذي يفسر الكثير من الظواهر الكونية، ولقد ساعدني في كل هذا جملة من المصادر، وأهم مصدر اعتمدت عليه في بحثي هو: "ديوان الأعشى" وأما فيما يخص المراجع التي تتعلق بهذا الموضوع فتتوعت بين الرمز في الشعر العربي لناصر لوحيشي، والرمز والرمزية في الشعر المعاصر لمحمد فتوح أحمد، والرمز والقناع في الشعر العربي الحديث لمحمد على كندي وغيرها.

وكغيري من الباحثين عارضتني صعوبات وأهمها: صعوبة الاستخراج والإحاطة بجميع الرموز الموجودة في الديوان وهذا لما فيه من دلالات متنوعة ومتعددة.

واعترف بأنني مدينة لفضل ذوى العلم على: فضل أساتذتي وأخص بالذكر الدكتورة الفاضلة "حنان بومالي" التي جادت علي بعلمها ونصحها ونشاطها وهي المثال الذي أقتدي به مند ولوجي إلى الجامعة. كما لا أنسى الشكر الكبير للجنة المناقشة الذين قبلوا مناقشة موضوعي وأقول لكم منى جزيل الشكر و الامتتان.

وما بقي لي إلا أن أقول أنني قد حاولت الاجتهاد في دراستي هذه المتواضعة، حتى أخرجها في صورة جميلة ملمة بجميع جوانب الموضوع، إلا أنني لا أعتقد فيها الكمال فلكل شيء إذا ما تم نقصان. والشكر الكبير والعظيم يعود إلى المولى عز وجل.

يرتبط الرمز بالدلالة ارتباطا وثيقا، حتى قيل إن الرمز ابن السياق وهو سمة النص، كما أنه يكون أكثر جمالا وتأثيرا حين يتمركز في القصيدة كلها ويمتد فيها كاشف عن رؤيا الشاعر.

فهو الوسيلة الناجحة لتحقيق الغايات الفنية الجمالية،وتختلف مفاهيم الرمز باختلاف الباحثين ومجالات اشتغالهم،لنحاول أن نتعرف على بعض هذه المفاهيم،ورؤية هؤلاء النقاد والدارسين ملمين ببعض الجوانب المهمة المتعلقة بهذا المصطلح ألا وهو الرمز،وكذا أنواعه وسماته وتداخله مع مصطلحات أخرى.

## أولا- الرمز قراءة في المصطلح:

01 لغة : ورد في لسان العرب لابن منظور : « رَمْزَ : الرَّمزَ تَصْويتَ خَفِي بِاللسَّان كَالْهَمسَ وَيكونَ تَحْرِيك اَلْشَفَتينَ بِكَلام غَير مَفَهُوم بِاللَّفظَ مِنْ غَير إبانة بِصُوت، وَإِنهَا هِي إِشَارة بِالشَفْتين، وَقِيلَ : اَلرَّمزَ : إِشَارة وَإِيمَاءَ بِالْعَينَينَ وَالْحَاجِبِينَ وَالشَفَتينَ وَالفَم، وَالرَّمزَ فِي اللَّغةُ كُل مَا أُشِرتَ إليهِ بِيدِ أَقَّ بِعِينَ ... وَرَمزَتهُ بِعِينِهَا تَرميزَهُ رَمزا : غَمَزَتَهُ ». أُ

فالرمز عبارة عن حركة تقوم بها إحدى الحواس كالعينين أو الشفتين أو الفم...للإبانة، وإظهار ما تخفيه النفس وتستره الجوانح. وهو لدى الخليل: « تصويت خفي باللسان كالهمس أوايماء وإشارة بالعينين أو الحاجبين أو الشفتين ». 2

كما ورد في أساس البلاغة للزمخشري : « الرَمزَ مِنْرَ .مَ.زَ ، رَمَزَ إِلِيهِ وَكَلِمةَ رَمَزَا هَزَا هَزَا لِشَفتيِه وَحَاجِبيهِ ». 3

 $^{2}$ -الخليل بن أحمد الفراهيدي : كتاب العين،دار الكتب العلمية،بيروت،لبنان،ط1، 2003، ج2، $^{2}$ -باب الراء.  $^{3}$ - الزمخشرى :أساس البلاغة،دار الكتب العلمية،بيروت،لبنان،ط1، 1419هـ – 1998م ،  $^{3}$ - مادة رمز .

 $<sup>^{-1}</sup>$  ابن منظور : لسان العرب، ج $^{6}$  ، مادة ر، م، ز، دار صادر ودار بیروت ، بیروت ، لبنان ،  $^{1986}$  ، ص

الرمز عند العرب يوافق إلى حد ما معناه في القرآن الكريم ، فقد ورد في قوله تعالى : «قَالَ رَبِّي اجْعَلْ لِي آيةً قَالَ آيتُكَ أَلاً تُكَلِمَ النَّاسَ ثَلاَثَة أيامٍ إِلَّا رَمْزًا، وَاذْكُرْ رَبَّكَ كَثِيرًا وَسنبَحْ بِالْعَشْمَى وَالْإِبْكَارَ». سورة آل عمران الآية 41.

يعتبر الرمز كل ما تشير به الكلمة إلى موضوع ما بإشارات مباشرة ومقصودة، وهو ما يمكن تسميته بالعلامة، أي أن الرمز يشمل على دال له مدلولات عديدة.

أما الرمز عند الغرب فنرى أن أرسطو فان-448 Aristo Van قدم بيعد من أقدم الفلاسفة الدين خاضوا في الرمز، حيث عرفه تعريفا لغويا بقوله: « إن الكلمات المنطوقة رموزا لحالات النفس، والكلمات المكتوبة رموز لكلمات منطوقة » أ؛ بمعنى أن الكلمات عنده رموز لمعاني الأشياء سواء أكانت مكتوبة أو منطوقة هي رموز لمعاني مجردة في الدهن ، مثلا : لفظة شجرة إما منطوقة أو مكتوبة هي عبارة عن شكل يتخيله السامع في الدهن ، لها جدع وأغصان وأوراق فبمجرد النطق بهذه الكلمة نتصورها فورا في أدهاننا بشكلها المعروف.

أما الرمز عند ستيفن أولمن لا يكاد يختلف كثيرا عن مفهوم أرسطو؛ إذ يقسم الرمز إلى تقليدي وطبيعي: تقليدي ويتمثل في الكلمات المنطوقة والمكتوبة ولا علاقة منطقية بين شكلها ودلالتها وهذه العلاقة هي: الرمز والطبيعة وهي التي ترتبط بما ترمز إليه علاقة ما. و« الرمز لفظ مقابل للكلمة الفرنسية symboles المشتقة من الكلمة الإغريقية symboles بمعني علامة علامة 2. « قو علاقة تمثيلية كائن حي أو شيء يمثل شيئا مجردا.

« يعود أصل كلمة الرمز ومعناه إلى عصور قديمة جدا فهي عند اليونان تدل على قطعة من فخار، أو خزف تقدم إلى الزائر الغريب، علامة حسن الضيافة، وكلمة الرمز symbole مشتقة من فعل يوناني يحمل معنى الرمى المشترك jeter ensemble ،

أي اشتراك شيئين في مجرى واحد،وتوحيدهما ». فيما يعرف بالدال والمدلول، والرامز والمرموز إليه.

 $<sup>^{-1}</sup>$ محمد فتوح أحمد: الرمز والرمزية في الشعر المعاصر، دارالمعارف، مصر، ط $^{0}$ ، ط $^{0}$ ، ص $^{0}$ .

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>-Petite la rousseillustré . Librariesla rouses. Paris. 1980. P976.

<sup>.</sup> 9 ناصر لوحيشى : الرمز في الشعر العربي ، عالم الكتب الحديث ، إربد ، ط $^{1}$  ،  $^{2010}$  ، ص $^{2}$ 

02-اصطلاحا: أما مفهوم الرمز اصطلاحا فيبقى مرتبطا بالمجال الذي ينحصر فيه،وقد تولدت ظاهرة توظيف الرمز استجابة لظروف حضارية فرضتها الساحة الأدبية مند الخمسينيات،وقد كان الرمز من أهم الظواهر التعبيرية في القصائد،وقد تعرض إلى كثير من الاضطراب والتضارب وذلك لاختلاف وجهات النظر.

يذهب " فرويد " في المفهوم النفسي للرمز « إلى أنه نتاج الخيال اللاشعوري ». أ بمعنى أن الرمز ليس خاصية من خواص الأحلام، وإنما هو خاصية من خواص التفكير اللاشعوري. فالرمز عندأدوينبيفون aduoinbifounمثلا يقسم إلى نوعين:

-2ا-2ا-2 هو ما اتفق عليه من الإشارات كاللفظ الذي يرمز دلالته -2.

فالمحفظة مثلا لفظ يرمز لحقيبة الكاتب، والذي جعل اللفظ رمزا لهذه الدلالة دون سواها هو تواطؤ مجموع الأفراد في مجتمع عن قناعة، أي أن العلاقة بين اللفظ ودلالته علاقة اعتباطية.

2-2 **[نشائي**: « هو عكس النوع الأول إذ يشترط فيه الجدة ، بمعنى أن تكون الرموز مبتكرة لما يصطلح عليها ، ويضرب بيفونلهذا النوع مثلا بالرجل الأعمى الذي يتساءل عن ماهية اللون الأحمر ، ولعماه سنضطر إلى تصويره على أنه يشبه قوة تغير البرق  $^3$ . ونلاحظ أن النوع الأول يستبعد قيمة التشابه التي تعد من خصوصيات الرمز

و « مادامت العلاقة ومعناه اعتباطية غير مفسرة ولا منطقية ، فهي بالتالي تخضع إلى عملية تجريد عقلي تختلف تماما عن العملية النفسية التي تصب استكشاف الرمز واستخدامه  $^4$ .

أما الرمز في النوع الثاني: ففيه شيء من الرمز الأدبي لتحقق تشبه المرئي المحسوس أو الحسي بالمجرد، لكنه يفيد بعض قيمته أو أكثرها حين يكون أصل استشهاد الواقع المعيشي لا الواقع الأدبي.

 $<sup>^{-1}</sup>$ رجاء عيد: لغة الشعر، قراءة في الشعر الغربي المعاصر، منشأ معارف الإسكندرية، مصر، 1985،  $^{-1}$ 

<sup>-2</sup> محمد فتوحأحمد: الرمز والرمزية في الشعر المعاصر، -2

 $<sup>^{-3}</sup>$  المرجع نفسه ، ص

 $<sup>^{-4}</sup>$ عز الدين إسماعيل: الشعر العربي المعاصر ، دار العودة ، بيروت ، ط $^{-4}$  ،  $^{-20}$ 

### ويجد Goetheغوتة 1749–1832م

أول من نظر إلى الرمز نظرة أدبية، وكان هذا في عام 1887م، حيث أعتبره «امتزاجا للذات مع الموضوع الخارجي، حيث يمتزج الذاتي مع الموضوعي، فالرمز يمثل علاقة الإنسان بالشيء أو علاقة الفنان بالطبيعة »1.

فالرمز هو امتزاج الداخل مع الخارج وامتزاج الفنان بالطبيعة، وقد فتح هذا المفهوم المجال أمام باحثين آخرين للبحث في جوهر الرمز الأدبي.

أما كانت1724 kant الذرن عرف بفلسفته للوجود كله بما فيه الأدب فيعتبر « الرمز علاقة تجمع الذات بالموضوع الخارجي، إلا أنه حدد طبيعة هذه العلاقات ، فالرمز عنده مستقل بذاته عما أخد منه، فبمجرد انتزاعه من الطبيعة يكتسب طبيعة جديدة لها مميزاتها وخصائصها وكينونتها، وهو بهذه الصيغة الجديدة معنى مجزئ لا تربطه بما أخد منه إلا النتائج التي لا يشترط أبدا التشبيه الحسي بين الرموز وما يرمز إليه، فالعبرة بالواقع المشترك والتشابه  $^2$ ؛ بمعنى أن فلسفة "كانط" « تفتح المجال لعالم الأفكار وتصرح بتعذر معرفة العالم الخارجي عن طريق الصورة المعكوسة فيه  $^3$ .

ويشتهر Coleridgeكولوريدج 1772–1834 م بنظريته الشاملة في الخيال ، والذي يعتبر هذا الأخير وسيلة للرمز وأداته للتحقيق « بمعنى عن طريق الخيال نتمكن من معرفة مدلولات الرمز ، فالرمز يكشف الفرد عن النوع ، ويكشف النوع عن الجنس ، ويكشف الجنس عن الكوني ، وفوق هذا كله يكشف الفاني عن الأبدي الباقي » 4. ويرى كاسيرر kassiraire أن « الإنسان حيوان رمزي في لغاته وأساطيره، وديانته وعلومه، وفنونه » 5. في لغات العرب نجد الرمز يأخذ معناه الإشاري، لأن في كلامهم ما بيل على أن الإشارة أو الرمز طريق من

<sup>-1</sup>محمد فتوح أحمد : الرمز والرمزية في الشعر المعاصر ، -37

<sup>-2</sup>المرجع نفسه: ص 38.

 $<sup>^{3}</sup>$  فطيمة بوقاسة : الرمز الثوري في الشعر العربي المعاصر ، مذكرة مقدمة لنيل شهادة الماجستير " شعبة أدب الحركة الوطنية " كلية الآداب واللغات ، جامعة قسنطينة ، سنة 2007/2006 ، ص 30 ، لم تنشر .

 $<sup>^{-4}</sup>$ مصطفى ناصف : الصورة الأدبية ، دار الأندلس ، بيروت ، د ط ، د ت ، ص $^{-4}$ 

 $<sup>^{-5}</sup>$  رجاء عيد : لغة الشعر ، قراءة في الشعر الغربي المعاصر ، ص  $^{-5}$ 

طرق الدلالة، قد تصحب الكلام فتساعده على البيان والإفصاح، لأن حسن الإشارة باليد والرأس.

ويرى الجاحظأن الإنسان قد يلجأ عادة إلى الإشارة حين يعجز عن الكلام ، أو حين يكون القصد إفهام بعض الناس بالمراد دون البعض الاخر.

أما موهوب مصطفاوي فيرى أن: « الرمز تعبير غير مباشر عن فكرة بواسطة استعارة أو حكاية بينهما وبين الفكرة المناسبة، وهكذا يكمن الرمز في التشبيهات والاستعارات والقصص الأسطورية والملحمية والغنائية وفي المأساة والقصة وفي أبطالها » أومن معاني الرمز أيضا « الإيحاء ، أي التعبير غير المباشر عن النواحي النفسية المستترة التي لا تقوى على أدائها اللغة في دلالتها الوضعية، والرمز هو الصلة بين الذات و الأشياء بحيث تتولد المشاعر عن طريق الإثارة النفسية، لا عن طريق التسمية والتصريح » $^2$ ؛ إذ إن الرمز هو الكاشف لخبايا النص والمفجر لجماليته، مكنون المعنى المتخفي وراء المعنى الظاهر، ويبقى الرمز جزءا من العالم الإنساني الخاص بالمعنى.

والرمز يعرف في الأدب باستعمال كلمة تحمل دلالات مشتركة بين مجموعة، وذلك للتعبير عن تجربة شعورية بكل دقة، واختزال لمعانى دلالية عميقة.

الرمزية: فطر الإنسان – مند وجوده – على حب البحث، ومن ثم تولدت عنده رغبة التفسير ، تفسير الكون والحياة ، بل تفسير كل ما يحيط به، وكانت التجارب التي يمر بها تدعوه إلى إدراك كنهها، وتسمية الأشياء بأسمائها، فقد أصبحت « التجارب الأولى تسمى رموزا ، والثانية تسمى معاني، والانتقال من الرمز إلى المعنى يسمى الإشارة الرمزية، وهذه الإشارة تتطلب صلة خاصة بين الرمز والمعنى » 3 .

ويأتي اللغز بعد ذلك يشكل بؤرة البحث عن المفاهيم ، وقد ظل الإنسان يتطلع إلى معرفة هذا السر الأكبر ، ومن هنا كان « لعالم العقائد والغيب دور كبير في الصور الرمزية،

 $<sup>^{-1}</sup>$  موهوب مصطفاوي : الرمزية عند البحتري ، الشركة الوطنية للنشر والتوزيع ، ص $^{-1}$ 

 $<sup>^{-2}</sup>$ ناصر لوحيشي : الرمز في الشعر العربي ، ص $^{-2}$ 

<sup>-12</sup>المرجع نفسه، ص-3

وفيها يختلط الشعور باللاشعور، وعالم الأشباح والأرواح بعالم الناس، وذلك للإيحاء بمعالم نفسية دقيقة متأرجحة بين الإبانة والخفاء ، يلقي الشاعر عليها أضواء تنفد إلى جوانب منها ولا تستوعبها  $^1$ .

والنتيجة هي أن العلاقة بين الرمز والدين علاقة وثيقة قديمة، بدأت مع اعتقاد الإنسان الأول أن القوى الخارقة الباهرة تختفي وراء المحسوس.

والرمزية مرت بمراحل وأطوار كثيرة ، فمن الناحية الأدبية « استعملت الرمزية مستقلة في مطلع القرن التاسع عشر ، عنوان لكتاب أصدره العالم الألماني "Fredrik kroux فريدريك كروز" اسمه "الرمزية والميثولوجية لدى الشعوب القديمة وفيه يذكر أن كهنة آسيا القدامي قد نقلو معارفهم الدينية العليا إلى الطبقات الشعبية بطريقة مجازية »2.

والرمزية « عدو للتعليم ( التقرير) والخطابية والمشاعر المزيفة، والوصف الموضوعي تبحث أن تلبس الفكرة شكلا حساسا، لا يكون غاية في نفسه، ولكنه يعبر عن الفكرة ويبقى تابعا لها  $^{3}$ .

والرمزية إذا حالة ورؤيا في الوقت نفسه ، حالة من التخطفالذهولي، ورؤى باهرة ، حيث تكشف الأشياء وتلبس الانفعالات والأحاسيس أردية خاصة ، وهي تتصل بالاستشراق الروحي اتصالا وثيقا ، ويبدو ذلك من خلال عنايتهم بالرموز المحسوسة ويلجئون « إلى الصور الشعرية الظليلة يحددون معالمها، ليتركوا الأخرى تسبح في جو من الغموض الذي لا يصل إلى الألغاز ...، وإلى الألفاظ المشعة الموحية التي تعبر في قرائنها عن أجواء نفسية رحيبة » وربما جاءت صورهم كي تكشف المكان والزمان الحقيقيين، ويكون ذلك ظلا وصدى للحيز النفسي ( زمانا ومكانا ) فألوا إلى أن الأشياء وجوهرها، ما هي إلا مظاهر حسية تؤثر في الأعصاب و تحرك الشعور .

<sup>.402</sup> من ملال : الأدب المقارن ، دار العودة ، بيروت ، لبنان ، ط1 ، 1983م ، ص-1

<sup>-2</sup> المرجع نفسه ،ص -2

 $<sup>^{-3}</sup>$  ناصر لوحيشي : الرمز في الشعر العربي ، ص $^{-3}$ 

 $<sup>^{-4}</sup>$ غنيمي هلال : الأدب المقارن ، ص $^{-4}$ 

هذه هي الرمزية المقبولة التي ترتكز على الفهم الإنساني وتدفع القارئ إلى استخدام قواه الإدراكية، والعقلية، وتوظيف حواسه، للوصول إلى الدلالات والمعاني التي تعجز عن تبليغها اللغة المتداولة.

## ثانيا -أنواع الرمز

لقد كان الرمز متداخل مع علوم البلاغة - قديما - إلى أن أخد وجها أخر في القرن التاسع عشر، وصار الرمز رموزا أبرزها:

أ- الرمز الديني :إن الإنسان خلق للعبادة فجاء في قوله تعالى : « وما خلقت الجنوالإنس إلا ليعبدون »سورة الداريات الآية 56; فالدين دستور يشرع الحلال والحرام ، وينظم سير المجتمعات وحدود حريات الأفراد، وتختلف النظرة إلى الدين من العام إلى الخاص، فنظرة الشعراء إليه بالذات فقد كان « التراث الديني في كل العصور ، ولدى كل الأمم مصدر سخي، من مصادر الإلهام الشعري، حيث يستمد منه نماذج وموضوعات وصورا أدبية » أ. وأيضا تختلف نظرتهم إلى الدين الإسلامي منه والمسيحي، فمنهم لجأ إلى القرآن وقصص وملامح الأنبياء فيه ليجعلها رموزا خالدة يسقطها على الحاضر ، فكان هناك من يستعمل في نصه الأدبي كل من : محمد، أيوب، عيسى، موسى، وغار حراء، وغار ثور، وقصة يوسف وأهل الكهف وذي القرنين وحادثة الإفك ...وغيرها، ملجأ بعض الشعراء في إبداعاتهم وتشكيلاتهم الرمزية.

ومنهم من يتجه إلى الإنجيل ويستوحي من موضوعاته المحرفة غالبا، والمليئة بالحب والخيانة والصلب، أداة غنية تزيد في قصائده عنصر التشويق.

استعمل الشعراء المسرحيون في منجزاتهم الرمز الديني بنوعيه: الرمز الأحادي، والرمز المركب.

 $^{-1}$  حنان بومالي : المسرح الشعري العربي بين التأصيل والتجريب ، مذكرة مقدمة لنيل شهادة دكتوراه العلوم في الأدب الحديث والمعاصر ، كلية الأدب والحضارة الإسلامية ، جامعة قسنطينة ، 2013/2012 ، ص 144.

ب- الرمز الطبيعي ( الابتكاري ) :يتميز الرمز الطبيعي بالأصالة والابتكار « يضعه الشاعر على غير سابق منه، أي أنه على غير وجود مسبق له، وذلك من خلال الرؤية التخيلية الممزوجة بالواقع فيعطيه بعدا جماليا وتأثيرا »<sup>1</sup>; فالفنان أي المبدع قد يستخدم رمزا قديما بعد تحطيمه وإعادة تركيبه وصياغته صياغة جديدة، تعطي لمحة جديدة متميزة ممزوجة بنوع من القدرة على الخلق.

يلجأ الشاعر إلى الطبيعة ويرمز بمظاهرها المختلفة من نخيل وتراب وبرق ورعد وليل وشوك وورد، ويلجأ كذلك إلى مخلوقاتها وكائناتها، ثم إنه في تعامله مع عناصر الطبيعة إنما « يرتفع باللفظة الدالة على العنصر الطبيعي ، كلفظة مطر مثلا انتقلت من مدلولها المعروف إلى مستوى الرمز، لأنه يحاول من خلال رؤيته الشعورية أن يشحن اللفظ بمدلولات شعورية خاصة وجديدة، ويبدع الرمز العصري ويثرى المصطلح الشعري »2.

فلفظة المطر في حد ذاتها تتكون في كل جزء من أجزاء القصيدة الواحدة، التي استعملها أي شاعر للدلالة على أشياء معينة، فهي كل جهة تملك دلالة معينة ومختلفة عن الدلالة الأخرى.

وهنا يكمن الإبداع الفني في الرمز مع بقية الألفاظ الأخرى والكثيرة التي يرمز بها الشاعر، إلى مدلولات متغيرة، وكثيرة تزيد من جمالية النص الأدبى.

5 - الرمز التراثي: لقد أعاد الشاعر قراءة الماضي «من أجل الاستفادة من أخطائه ويثرى تجربة الحاضر فعملية إيداع الماضي هي في حقيقتها إيداع لهذا الحاضر، أو لعله الحنين إلى القديم في عالم حديث ومعقد 3.

والشاعر لا يأخذ التراث كما هو حرفيا، بل يستغل معطياته استغلالا فنيا ورمزيا، يلاءم الحاضر وهنا تختلف قدرات الشعراء في الاستعمال.

 $<sup>^{-1}</sup>$  محمد على كندي: الرمز والقناع في الشعر العربي الحديث والمعاصر، دار الكتاب الجديدة المتحدة، بيروت، لبنان  $^{-1}$  محمد على كندي. ط $^{-1}$  محمد على كندي الرمز والقناع في الشعر العربي الحديث والمعاصر، دار الكتاب الجديدة المتحدة، بيروت، لبنان

 $<sup>^{2}</sup>$ حسين توفيق : بدر شاكر السياب ، دراسة فنية وفكرية ، دار أسامة للنشر والتوزيع ، الأردن ، عمان ، ط $^{2}$  ،  $^{2}$ 000 م $^{2}$ 000 مان ، ط $^{2}$ 120 مان ، ط $^{2}$ 2000 مان ، ط $^{2}$ 30 مان ، طالب مان ، طان

<sup>-3</sup> طيمة بوقاسة : الرمز الثوري في الشعر العربي المعاصر ، ص-3

إن الشعراء عموما والمعاصرون خصوصا وجدوا « كما تراثيا هائلا، وشديد الغنى فأقبل عليه وأولاه عناية كبرى، ينهل من ينابيعه السخية أدوات يثرى بها تجربته الشعرية، ويمنحها شمولا وكلية وأصالة في نفس الوقت، يوفر لها أغنى وسائل هذه التجربة، وترجمتها ونقلها إلى المتلقى »1.

إن التراث منبع طاقات إيحائية لا ينفد له عطاء، فهو يؤثر في نفوس المتلقين ووجدانهم بالإضافة إلى هذا فإن استخدام واستحضار الرموز التراثية يضفي على الأعمال الأدبية عراقة وأصالة.

د- الرمز الثوري: الثورة هي فعل إنساني هدفه التعبير الشامل والتطهير الكلى، إنها الزلزال الذي يقلب ملامح الأرض ويهز الأعماق، فقد أصبح كل اختراع ثورة ، كل جديد ثورة كل اكتشاف ثورة، وكل زى جديد ثورة .

أكثر الشعراء من استخدام الرمز الثوري السياسي في شعرهم وغاصوا فيه ووظفوا الشخصيات الثورية التي كان لها صدى في التاريخ كشخصية جميلة بوحيرد.

**a** – الرمز الأسطوري: هو الذي يتخذ من الأسطورة إطارا شاسعا ، يستمد لواحقه منها أو يتخذ من الأساطير رموزا تعبر ، أو تذل على أحاسيسه ومشاعره كوسيلة لإيصال ما يرد من أفكار وتوقعات عن طريق الإيماء ، وقد اتخذ الشعراء من الأسطورة أذات تضمين داخل شعرهم سواء أكان هذا التضمين متخذا شكل الرمز أو شكل الصورة الاستعمارية.

حيث إن « الأسطورة منحت مؤلفي المسرح مادة مكنتهم من صياغتها صياغة مسرحية في إطار من الرمز، وكان هو ما يحتاجه هؤلاء المؤلفين، إذ أن الظروف السياسية... لم تكن تعطى المؤلف حرية التعبير عن نفسه فكان اللجوء إلى الرمز خير الطرق وأسلمها للتعبير عن رأيه، وتقديم أفكاره، وكان الرمز في الأسطورة جاهزا، ومن هنا كان اتجاههم إلى الأسطورة مانحة الرامز ومانحة الموضوع » 2. وأبرز هذه الرموز الأسطورية وأكثرها دورانا

2- أحمد شمس الدين الحجاجي: الأسطورة في المسرح المصري، قسم دراسات الشرق الأوسط، جامعة سلوفانيا و. م. أ ، دار الثقافة للطباعة والنشر، القاهرة، 1983/1970، ص386.

 $<sup>^{-1}</sup>$ على عشري زايد: استدعاء الشخصيات التراثية في الشعر المعاصر، دار الفكر العربي، القاهرة،  $^{-1}$  ، ص $^{-1}$ 

هي: شخوص السند باد، وسيزيف، وتموز وعشتار، وأيوب وهابيل وقابيل، وعنتر وعبلة وشهريار وهرقل وسقراط، وغيرها من الشخوص الأسطورية الإغريقية وغير الإغريقية .

**و – الرمز الصوفي:** إذا كان الشاعر الرمزي يمد عنقه ليشاهد التجربة ويلمسها عن قرب، فإن الصوفي يعيشها محترقا بحر نارها، أو بزمهرير بردها، فلا يسعه عند ذاك إلا الصمت أو الدهشة فجعلوا رموزا يستخدموها في إبداعهم مثل:

رمز الأنثى ومن نماذجهم الإبداعية الصوفية الأكثر شهرة: ترجمان الأشواق " لابن عربي " ورمز الخمر ما وظفه سلطان العاشقين " عمر بن الفارض المصري " رمز الطبيعة ورمز الموت، ورموز الشخصيات التراثية كالأنبياء والصحابة.

ولقد « نفثوا مواجيدهم نفثه المصدور في إبداعهم وباح بعضهم بسر توحيده كما يبوح السكران المسرور ، وتكلموا في علم التوحيد بلسان الذوق والإشارة لضيق نطاق العبارة ، فاختاروا رموزا متعددة للتعبير ، تحرر المتلقي من مقتضيات العالم التجريبي بواسطة الخيال من أجل الكشف عن بعد آخر من أبعاد الحقيقة الإنسانية هو البعد الروحي أو الباطني » ألمرأة، الطبيعة، الخمر هي المعادل الموضوعي للتجربة الصوفية التي تتسم للغة رمزية، زاخرة بتلك الألفاظ الحسية التي يلتمسون بها دلالات روحية متعالية،وحقائقهم هذه معاني أودعها الله في قلوب الصوفية.

ز – الرمز اللغوي: يرتبط الرمز اللغوي ببيئة محددة يطلق عليها: "الجماعة اللغوية "وعندما يسمع أي إنسان لغة أجنبية لا يعرفها فإنه يسمعها على أنها أصوات غير متميزة وغير مفهومة من خلال مدركاته العقلية، وذلك كونها ليس لها أي دلالة رمزية، ففي هذه الحالة يكون الإنسان مجرد سماع سلسة أصوات ليست لها وحدات متميزة. ولكن « ابن اللغة أو العارف بها لا يسمع هذه السلسلة الصوتية ، بل يميز مكوناتها ويفهم محتواها الدلالي »? وعلى وإذا استمعنا إلى لغة أجنبية مجهولة ، فإن الكلمات تبدو لنا ألفاظ خالية من المعاني ، وعلى

 $^{2}$  محمد فهمي حجازي : علم اللغة العربية ، مدخل تاريخي مقارن في ضوء التراث واللغات السامية ، دار الثقافة للنشر والتوزيع ، القاهرة ، بدون تاريخ نشر ، 16.

 $<sup>^{-1}</sup>$  أمين يوسف عودة : تأويل الشعر وفلسفته عند الصوفية ، جدار الكتاب العالمي ، عمان ، الأردن ،  $^{2008}$  ،  $^{-1}$ 

الرغم من أهمية الرمز اللغوي في التكوين البنائي للكلمات ومن تم في تكوين اللغة ، فإن حياة اللغة واستمرارها لا تكون من خلال رموزها، وإنما من خلال تراكيب جديدة تشير إليها هذه الرموز. والرموزاللغوية هيإما رموز مكتوبة أو رموز منطوقة، والرموز اللغوية المكتوبة ما هي إلا تجسيد للرموز اللغوية المنطوقة، أي إحالة الصوت إلى كتابة.

والتحام الرموز واجتماعها في القصيدة الواحدة يغنيها، ويجعلنا ذلك « نمر في قراءتها بأجواء ثلاثة...ففي اللحظات الأولى من صلتنا الروحية بالقصيدة الرمزية، تبدو القصيدة وقد تحررت من بعض ما نحسبه ضرورة التلاحم ، ثم تعتصر القصيدة خيالنا ونهبها ضمائرنا فإذا بنا أمام الرمز البؤري، ونحاول صحبته جادين مستشعرين أنا فأنا ثراءه و اقترانه بخبرات كثيرة، حتى ينتهي بنا الأمر إلى الطمأنينة الشاعرة بأننا نعاني صورة أكبر من تلك الخبرات الثرية المنتوعة ذاتها » أ. إن الحقيقة التي لا يمكن الفرار منها، أن كينونة الرمز هي التي تقرض وجوده لا سيما لمسمياته المختلفة ، فلا تعترف باختلاف الأنواع مادامت تؤدي دورها في العملية الإبداعية. ومن هنا فإنا الرمز يدخل القارئ في عوالم لا حدود لها، ويدفعه إلى الغوص في مضمون النص، رغم اعتماده على الحدس، لهذا يوظفه الأدباء – وبخاصة – الشعراء وهم يدركون أن التعبير الغائي المسطح، يفقد الشعر خصائصه وهويته.

ثالثا - سمات الرمز: هناك سمات عدة تم استنباطها من المفاهيم المتعددة للرمز، وقد ورد بعضها لدى كثير من الباحثين هى:

1 - الإيحائية: وهي تعنى أن للرمز الفني دلالات متعددة، ولا يجوز أن يكون له دلالة واحدة فحسب، وتعدد الدلالات يأتي من الكثافة الشعورية التي يعبر عنا الرمز ويقوم عليها أي أن الإيحائية إذ تكون سمة للرمز تكون أيضا سمة للتجربة الشعورية كما يقال « مجد الرمزية قد أقام على طاقته الإيحائية  $^2$ .

2- الانفعالية: وهي تعني أن الرمز هو حامل انفعال، لا حامل مقولة ومن البديهي أن هذه السمة من طبيعة التجربة الجمالية التي هي طبيعة انفعالية بالضرورة، كما يقول أحد أهم

<sup>-1</sup>ناصر لوحيشى : الرمز في الشعر العربي ، ص-1

<sup>.</sup> 101 عبد الرحمان العقود : الإبهام في شعر الحداثة ، عالم المعرفة ، عدد 279 ، الكويت ، 2002 ، -2

شعراء الرمزية « الموسيقى الشعرية تعكس الأمزجة بدقة بالغة، تدع الروح تتحرر وتجعل الإنسان أشد تقبلا للانفعال والنشوة  $^{1}$ .

3-التمثيل:وهذه الصفة مفادها أن الرمز هو نتاج المجاز لا نتاج الحقيقة، ولهذا فإن ثمة تتاولا مجازيا للظواهر والأشياء بحيث تتحول عن صفاتها المعهودة.

4- الحسية: وتحيل هذه السمة على كون الرمز عموما يجسد ولا يجرد بخلاف الرموز الأخرى ، أي أن التحويل الذي يتم في الرمز لا ينهض بتجريد الأشياء من حسيتها، بل ينقلها من مستواها الحسي المعروف إلى مستوى حسي أخر لم يكن لها من قبل أو لم تعهده فيها، لأن الرمز «هو الإشارة بكلمة تدل على محسوس أو غير محسوس إلى معنى غير مجرد بدقة ومختلف حسب خيال الأديب، وقد يتفاوت القراء في فهمه وإدراك مداه بمقدار ثقافتهم، ورهافة حسهم فبين بعضهم جانبا منهم وآخرون جانبا ثانيا، أو قد يبرز للعيان فيهتدي إليه المثقف بيسر »2.

لابد من الإشارة إلى أن الحسية في الرمز لا تتنافى والإيحائية المعنوية فيه، فقد تكون عناصر النص الشعري كلها حسية إلا أن دلالاته معنوية.

5- الإيجاز: وقد اعتبره درويش الجندي ركيزة أساسية من ركائز الرمزية العربية الأسلوبية وابن سنان الخفاجي أثناء تفصيله للإيجاز على غيره، يأتي بمفهوم الرمز ويسقطه على الإيجاز في قوله: « والأصل في مدح الإيجاز والاختصار في الكلام; أن الألفاظ غير مقصودة في أنفسها، وإنما المقصود هو المعاني والأغراض التي احتيج إلى العبارة عنها بالكلام »3.

وقد كان الإيجاز قديما سمة من سمات الشعر لا النثر وأسلوب الإيجاز من أهم خصائص اللغة العربية، فقد كان العرب لا يميلون إلى الإطالة والإسهاب، وكانوا يعدون الإيجاز بلاغة.

 $<sup>^{-1}</sup>$  إيليا الحاوى : في النقد الأدبى ، دار الكتاب اللبناني ، بيروت ، 1980 ،  $\pm 5$  ،  $\pm 64$ 

<sup>.</sup> مادة الرمز : المعجم الأدبى ، بيروت ، 1979 ، -2 مادة الرمز -2

 $<sup>^{-3}</sup>$  محمد كعوان : التأويل وخطاب الرمز ، قراءة في الخطاب الشعري الصوفي العربي المعاصر ، دار بهاء الدين ، الجزائر ، ط1 ، 2010 ، ص38.

6 - الإيهام: وهو الكلام الذي له أكثر من وجه ، وهو عند البلاغيين: « إيراد الكلام محتملا لوجهين مختلفين وسماه السكاكيالتوجيهوهو بخلاف الاشتراك، لأن هذا الأخير لا يقع إلا في لفظة مفردة، لها مفهومان لا يعلم أيهما أراد المتكلم ، والإيهام لا يكون إلا في الجمل المؤتلفة المفيدة، ويختص بالفنون: كالمدح، والهجاء، والعتاب، والاعتذار، والفخر والرثاء، والنسيب وغير ذلك  $^1$ .

وقد جعل الإيهام في الرمز مطية للإخفاء والستر، وهو عند الصوفية وسيلة وليس غاية كما هو الحال في الشعر المعاصر.

7 - الاتساع: هو اللفظ الذي يتسع فيه التأويل ، وينطبق هذا أيضا على التعبير الرمزي ، حيث يأتي التأويل: « على قدر قوى الناظر وبحسب ما تحتمل ألفاظه  $^2$ .

8-التلغيز: في اللغة: « ألغز الكلام، وألغز فيه: عمى مراده، وأضمره على خلاف ما أظهره، واللغز: ما ألغز من كلام فشبه معناه، واللغز: الكلام الملتبس »3.

أما في الاصطلاح هو أن يأتي المتكلم بكلام يعمى به المقصود، بحيث يخفي على السامع فلا يدركه إلا بفضل تأمل ومزيد من النظر.

وهو سمة أساسية أيضا في الرمز، وإلا كان ذلك سببا في تحوله إلى إشارة دالة وحسب والتلغيز يسميه البعض: مغالطة وتورية وإيهاما وتخيلا وتوجيها .

9- السياقية: وهي إحدى خصائص الرمز، حيث يكون السياق في الرمز كالعينات السيميائية في النص، ويوجهه ويخلق له فضاءه الدلالي، فالرمز الصوفي مثلا ينتمي سياقيا إلى نظرية المعرفة فهو يحمل مقولات معرفية وانفعالات جمالية في أن واحد.

10- غير مباشرة في التعبير: وهو السمة الأساسية التي يبنى عليها شعر الحداثة، كما تعد ركيزة أساسية من ركائز الأساليب الرمزية « الرمز لا يقرر ولا يصنف بل يؤمئ بوصفه

<sup>-1</sup>محمد كعوان : التأويل وخطاب الرمز ، -1

<sup>-2</sup> المرجع نفسه ، ص-2

تعبيرا غير مباشر عن النواحي النفسية، وصلة بين الذات والأشياء ، وتتولد فيها المشاعر عن طريق الإثارة النفسية لا عن طريق التسمية والتصريح، وترتيبا على هذا فإن الفرق بينه وبين الإشارة يكمن في أن الإشارة تدل على المشار إليه محدد ولا معين »1.

وهذا دليل قاطع على أن المباشرة في التعبير تفقد رونق وجمال الكلام، ولهذا لابد من هذه السمة لأنها عمود الأسلوب الرمزي.

## رابعا - الرمز وتداخله مع مصطلحات أخري

01- الرمز والقناع: لقد دخل القناع في بداية الأمر إلى المسرح ليصبح مصطلحا مسرحيا مهما ،ثم انتقل في ما بعد إلى الشعر الحديث «ليعبر عن لون متقدم من التوظيف الشعري للرموز والشخصيات ويفصح عن علاقة جديدة للشاعر بتراثه وليكون خطوة متقدمة في الفن الشعري ،باتجاه الاعتناء من أساليب الفنون الإبداعية الأخرى »2.

فقد استخدم القناع كنوع محدد من الأنواع ليعبر به الشاعر عن رمز من الرموز وهدا نتيجة العلاقة الوطيدة الموجودة بين الرمز والقناع ،ولهدا نحاول معرفة ماهية القناع.

أ- مفهوم القناع: تشير كلمة القناع في اللغة العربية إلى معاني لغوية متعددة الدلالات متفاوتة نسبيا ،فقد تذل على ما يستعمل لتغطية الوجه أو الرأس أو عليهما ،كالمقنعة والقناع وهو ما تغطي به المرأة رأسها،وفي حديث عمر أنه رأى جارية عليها قناع " فضربها بالدرة " والقناع أوسع من المقنعة ومنه قول عنترة 3.

إن تغد في دوني القناع فإنني طب بأخذ الفارس المستلئم.

<sup>-1</sup>محمد فتوح أحمد : الرمز والرمزية في الشعر المعاصر ، -3

<sup>-2</sup>محمد على كندي :الرمز والقناع في الشعر العربي الحديث والمعاصر -2

 $<sup>^{3}</sup>$  أحمد الأمين الشنقيطي : شرح المعلقات العشر ،دار الشرق العربي ،سورية ،حلب ،طبعة جديدة مفاتحة ،2003م ،  $^{3}$ 

وفي معجم " لروس العربي الحديث "Larousseهو: « ما تغطي به المرأة رأسها وكل ما يستر به الوجه،والقناع؛السلاح جمعه قنع وأقنعة ( قناع القلب ) غشاؤه،كشف القناع عن الشيء جاهر به  $^1$ .

وقد تذل كلمة قناع على « ما يصنع من عناصر الطبيعة ويدخل في استخدامات الحياة اليومية، كطبق التمر الذي يصنع من عسل النحل وتوضع فيه الفاكهة، وفي حديث عائشة الربيع بنت المعود قالت: أتيت النبي عليه الصلاة والسلام بقناع من رطب، وفي حديث عائشة أخذت أبى بكر غشية عند الموت فقال:

### ومن لا يزال الدمع فيه مقنعا فلابد يوما أنه مهراق

وقد أراد أبى بكر بمقنعا هنا: الدمع المحبوس في الأعين التي هي كالقناع  $^2$ .

وربما يبدو واضحا أن بعض استعمالات هذه الكلمة قد ابتعد عن وجهة هذه البحث ،مع دلالتها على التحول والتغير من بعض الوجود ،أما بعضها الأخر فقريبة من توجه البحث ومقصده،إذ تؤدي في مجملها إلى معنى إخفاء التغطية على حالة أو هيئة كانت ظاهرة متجلية.

ب- علاقة الرمز بالقتاع: ربما يعود تأخر التأطير النظري لهذه الأداة "القناع "نسبي الماتعبير به في توظيف الرموز والشخصيات يؤكد أن المبدع هو الوحيد الذي يحمل عبء البحث المستمر عن أدوات جديدة تتاسب المرحلة، وتتهض بتجربته الشعورية لتكون ملائمة لرؤيته الشاملة، هذه الرؤية الحاملة لهموم المبدع ومشاغله التي هي في الوقت نفسه هموم الإنسانية وآلامها من المعاناة والصمت والموت، وقد كان هنا تمييز بين أنماط التوظيف للشخصيات والرموز، ويشار إلى مصادرها في تاريخ الأسطورة والمدن والأنهار، فيقول البياتي

 $<sup>^{-1}</sup>$  خليل الجر: لروس المعجم العربي الحديث ،مراجعة محمد الشايب ،مكتبة لروس ،باريس ،فرنسا ، $^{-6}$   $^{-1}$   $^{-1}$ 

<sup>.64</sup> محمد على كندي : الرمز والقناع في الشعر العربي الحديث -2

مثلا : « لقد التقيت أبطال الأساطير والتاريخ أحياء منهم وأموات، وقد تقبلتهم كلهم، العوفى العاشق المحارب والثائر المفكر  $^1$ .

ومع هذا ليست كل القصائد التي تقوم على استدعاء الشخصيات وتوظيفها قصائد قناع، فقد يقوم الشاعر باستدعاء شخصية تاريخية أو أسطورية أو غيرها « ويبث الحياة فيها فيحركها وينطقها التمنح قصيدته طاقات تعبيرية لا حدود لها وتمد تجربته بمعين لا ينضب من القدرة على الإيحاء والتأثير  $^2$ .

وكلما أضاف الشاعر كلا من القناع والأسطورة والرمز إلى قصيدته الشعرية،زاد هذا من روعة ورونق القصيدة وجماليتها بالإضافة إلى قوة تأثيرها وإيحائها وقد يهدف من وراء توظيفه للأقنعة الفنية إلى إعادة الشعر إلى وظيفته الحقيقية ،بما هو فعالية خلاقة بين اللغة والأفكار والعواطف.

إن تقنية القناع تهدف إلى تحقيق المعادل الموضوعي،ثم إنه نوع من التجاوب بين الدراما الفنية ودراما الحياة،والشاعر دائما يسعى إلى تحقيق الكمال لتجربته،ومن تم تحقيق الكمال لذاته فهو عندما « يستخدم أسلوب القناع عبر أي رمز يتخذه كأنه يقول: إنني أجد هويتي وماهيتي والكمال الأقصى لكينونتي في القناع الذي أرتديه وعلى نحو ما يتجلى في القصيدة».

فليس مهما في القناع مصدره،ولا طبيعته وإنما المهم ملائمته للتجربة التي قادة إليه والتي وظف فيها،كما « أن القناع بالنسبة للشاعر المسرحي المعاصر، فضاء رحب للافضاء والبوح ولتلبية كل رغبة في التعبير»4.

وكل هذا يعنى أنه كلما كان للشخصية ملامح قوية متفاعلة من الشيء المرموز اليه، كان توظيف القناع ناجحا، وكلما كانت الشخصية متناقضة مع المرموز إليه أو المقنع به، كان توظيف القناع ناقصا ولا يؤدي وظيفته في القصيدة.

 $<sup>^{-1}</sup>$ محمد على كندي : الرمز والقناع في الشعر العربي الحديث ، ص $^{-1}$ 

<sup>-2</sup> المرجع نفسه، ص ن.

<sup>-132</sup>المرجع نفسه ، ص-3

 $<sup>^{-4}</sup>$  حنان بومالي : المسرح الشعري المعاصر بين التأصيل والتجريب ، ص $^{-4}$ 

2 - الرمز والأسطورة: هناك علاقة وطيدة بين الرمز والأسطورة فكلاهما « توصل بين الدين والفن والغناء وكل الأنماط الانفعالية التي تتبعث من جدر واحد في القديم وعبر به الإنسان البدائي تعبيرا حرفيا عن وقع الموضوعات الخارجية عن ذاته وعما يشعر به ويحس داخلها  $^1$ . والشاعر في تعبيره عن الواقع، أو شعوره الداخلي يوظف كل من الرمز والأسطورة ليزيد من فعالية قصيدته الشعرية.

جل الشعراء والأدباء يوظفونا لأسطورة في أعمالهم لأنها في أصلها رمزا لقوى الطبيعة المختلفة والظواهر الكونية المحيطة بالإنسان، فقد أصبحت تمثل معتقدا دينيا مند وجودها على الأرض.

هناك تعريفات مختلفة وصفها العلماء للمفهوم الأسطوري، لكننا نركز على الجانب الفني منها ففي البدء كانت الأسطورة: « رمزا مبتكرا ، ثم أصبحت عرفا اجتماعيا دينيا تتبناه الجماعة وتؤمن به »<sup>2</sup>.

ومن أبرز من بحثوا في الأسطورة نجد الفيلسوف والناقد الألماني " أرنست كاسيرر "« فهو يرى أن اللغة والدين والفن، ليست سوى أجزاء من عالم الإنسان الرمزي، وهي الخيوط المنتوعة لنسيج شبكة الإنسان الرمزية، ومن هنا كان علينا أن نعد الإنسان بأنه حيوان دو رموز، بدلا من حيوان ناطق أو عاقل، لأن الطاقة الرمزية هي التي تميز الإنسان وتمهد له طريق الحضارة »3.

لقد اعتبرت « الأسطورة كلمة يحوطها سحر خاص، يعطيها من الامتداد مالا يتوفر للكثير من الكلمات، في أي لغة من اللغات، إذ هي توحي بالامتداد عبر المكان والزمان، وبالعطاء المجنح للعقل الإنساني وللوجدان والحلم والخيال، ومن الأسطورة تسربت ألوان الأدب »4.

 $<sup>^{-1}</sup>$ ايمان محمد أمين الكيلاني : بدر شاكر السياب ، دراسة أسلوبية لشعره ، دار وائل للنشر والتوزيع ، ط $^{-1}$ 

 $<sup>^{2}</sup>$  –المرجع نفسه ، ص ن.

 $<sup>^{-3}</sup>$  أرنست كاسيرر: فلسفة الحضارة الإنسانية ، أو مقال في الإنسان ، ترجمة إحسان عباس ، دار الأندلس ، بيروت ، 69.66 ، 1961

 $<sup>^{-4}</sup>$  حفناوي بعلى : حفريات ثقافية في الأسطورة ، دروب للنشر والتوزيع ، عمان ، الأردن ، ط $^{-1}$  ،  $^{-2011}$  ،  $^{-2011}$ 

اتخذ الشاعر من الأسطورة أداة تضمين داخل منجزاته الشعرية، سواء أكان هذا التضمين متخذا شكل الرمز أم شكل الصورة الإستعارية، حيث إن « الأسطورة منحت مؤلفي المسرح مادة مكنتهم من صياغتها صياغة مسرحية في إطار من الرمز، وكان هذا الرمز هو ما يحتاجه هؤلاء المؤلفون ، إذ أن الظروف السياسية لم تكن تعطى المؤلف حرية التعبير عن نفسه ، فكان اللجوء إلى الرمز خير الطرق وأسلمها للتعبير عن رأيه وتقديم أفكاره، وكان الرمز في الأسطورة جاهزا » أ .

ومن خلال ما تطرقنا إليه من تعريفات للأسطورة نخلص إلى أن العلاقة بين الرمز والأسطورة وطيدة لأن: معظم العناصر الرمزية مستوحاة من القديم ومرتبطة بشخوص أسطوريين أو دخلوا على مر الزمن عالم الأسطورة «فالعناصر الرمزية التي يستخدمها الشاعر، بعد أن يستكشف لها بعدا نفسيا خاصا في واقع تجربته الإبداعية ، معظمها مرتبط بالأسطورة أو القصة القديمة بالشخوص أو المواقف، وهذه الشخوص أو المواقف إنما تستدعيها التجربة الشعورية الراهنة لكي تضفي عليها أهمية خاصة، فالتجربة إذا تتعامل مع هذه الشخوص والمواقف تعاملا شعريا على مستوى الرمز »2.

ومنه نخلص إلى أن الرمز والأسطورة عبارة عن وجهان لعملة واحدة إن صح التعبير، والأسطورة كما الرمز هي فكر الإنسان وتجربته وأبعاد الخيال ليس عند الفرد وحسب بل لدى الأمم، لذا ظلت قادرة على الحضور والتجديد.

5 - الرمز والعلامة : يميز يونج Jung هذا الصدد بين الرمز والعلامة من حيث تصور كل منهما « ... إذ يفترض الرمز دائما أن التعبير الذي نختاره يبدو أفضل وصف أو صياغة ممكنة لحقيقة غير معروفة على نحو نسبي، حقيقة ندركها ونسلم بوجودها... والتصور الرمزي هو الذي يفسر الرمز بوصفه أفضل صياغة ممكنة لشيء مجهول نسبيا، فهو لا يمكن أن يكون أكثر وضوحا أو أن يقدم على نحو مميز 3.

<sup>-1</sup> أحمد شمس الدين الحجاجي : الأسطورة في المسرح المصري ، -386.

 $<sup>^{-2}</sup>$  حنان بومالي : المسرح الشعري المعاصر بين التاصيل والتجريب ، ص $^{-2}$ 

<sup>-3</sup> عاطف جودة نصر : الرمز الشعري عند الصوفية ، دار الكندي ، بيروت ، ط-3 الرمز الشعري عند الصوفية ، عاطف عاطف عند نصر

يعنى هذا الذي ذكره يونج أن الرمز لا يقابل شيئا معوما لأنه إنما يحيل على شيء مجهول نسبيا، فليس هو مناظرة ومشابهة لما يرمز إليه، وإنما هو أفضل صياغة ممكنة لهذا المجهول النسبي، وفي ضوء هذا التحديد يمكن القول أن الرمز يفنى أو يموت إذا ما وجدت طريقة أخرى تفضله في الصياغة والتعبير.

ويمكن أن نرد الفرق بين العلامة والرمز إلى أن العلامة إشارة حسية إلى واقعة أو موضوع مادي، بينما يبدو الرمز تعبيرا يشير إلى معنى عام يعرف بالحدس.

ويعود هذا التمييز إلى أن المعنى شيء جوهري بالنسبة للرمز بحيث لا يمكن فهمه بالإشارة إلى موضوعات مغايرة، وللعلامات بالنسبة للسلوك قيمة عملية يدركها الحيوان، أما الرموز فليس يقدر على ممارستها إلا الإنسان.

وإذا تطرقنا إلى الرمز أنظمة من الناحية السيميائية سنجد أن في المعنى العام للسيميائية « تعنى كعلم ( يدرس حياة العلامات في الحياة الاجتماعية ) كما تعنى بعمليات الدلالة والتواصل، وقد ظهرت في بدايات القرن العشرين وهي علم تصوره رائد المعرفة اللغوية الحديثة مطلع ذا القرن محددا إياه بالعلم الذي يعكف في دراسته على أنظمة العلامات مما يفهم به البشر لبعضهم عن بعض » أ.

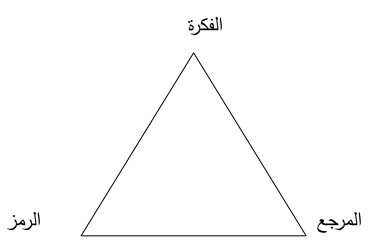
وقد جعلت السيميائية علما شاملا للعلاقة من قبل الرائدين الكبيرين: السويسري فيرد ينان ذي سوسير Ferdinand de Saussure، والأمريكي بيرس Berries، على ما بين المدرستين الأوروبية والأمريكية من اختلاف في الإيديولوجية ، وقد ظهرت أراء كثيرة حول هذا الرمز عند كل من رتشارد أوغدان Richardogden ودوسوسير de Saussure، الذي تتقسم العلامة عنده إلى دال ومدلول، والعلاقة بينهما اعتباطية غير مشفرة، والعلامة وفق تصور سوسير هي «كيان نفسي دو وجهين دال ومدلول والعلاقة بينهما اعتباطية أي هي علاقة غير معللة »2.

 $<sup>^{-1}</sup>$  عبد السلام المسدي : النقد والحداثة ، دار الطباعة والنشر ، بيروت ، د ط ، 1983م ،  $^{-3}$ 

 $<sup>^{-2}</sup>$  أحمد حسانى : مباحث في اللسانيات ، ديوان المطبوعات الجامعية ، الجزائر ، ط $^{-1}$  ،  $^{-2}$ 

the وقد جاء كل من أوغدان وريتشاردز بمعارضة شديدة من خلال كتابهما المعنى وقد جاء كل من أوغدان وريتشاردز بمعارضة شديدة من خلال كتابهما المحنى « التحليل Manning of Manning الذي يتتاول العلاقة بين الكلمات والأفكار من جهة ، والأشياء المشار إليها من جهة أخرى  $^{1}$ .

وقد خلق مثلا دلاليا أصبح هو عماد النظرية المنطقية الذي يتكون من الفكرة والمرجع والرمز.



إذ اهتمت هذه النظرية بالعلامة القائمة بين الكلمات وما ترمز إليه من أفكار ورموز. والرمز هو الواسطة الرابطة بينهما « فالعلاقة بين الرمز والفكرة هي علاقة سببية معنى ذلك وجود الفكرة يقتضي بالضرورة وجود الرمز الحامل الحسي لهذه الفكرة، فالرمز لا يحيل إلى الأشياء إلا بواسطة الأفكار »<sup>2</sup>.

- أما الرمز عند بيرس فقد قسم العلامة إلى ثلاثة أقسام: المؤشر والأيقونة والرمز.

العلامة الإشارية relation d'indexe بين الدال والمدلول تقوم على المجاورة الفعلية والوجودية بينهما ، فالأصبع الذي يشير إلى شيء هو مثال نموذجي للإشارة وعلاقة الأيقونة بين الدال والمدلول ليست « سوى شبه نسبي يشعر به المتلقي مثل رسم رأى للناظر فيه مشهد

 $<sup>^{-1}</sup>$  أحمد حسانى : مباحث في اللسانيات ، ديوان المطبوعات الجامعية ، الجزائر ، ط $^{-1}$  ،  $^{-1}$ 

 $<sup>^{-2}</sup>$  المرجع نفسه، ص $^{-2}$ 

فالإشارية إذا علامة دال على معلومة وتشير إلى مدلول تلازمي، والعلاقة بين المؤشر وما يؤشر عليه هي علاقة سببية ومثل ذلك الدخان الذي يشير إلى النار  $^1$ .

إن للعلامة قيمة براغماتية في المحل الأول لأنها تبدو مركزا لمجمل الإشارات التي تعنى الإنسان على السلوك إذا ما عرض له موقف عملي، فهي أي العلامة ليست نسقا يستقل به الإنسان وحده، إذ الحيوان يشركه فيها، أما الرمز فلأنه ينتمي إلى الآنية وإلى عالم المعنى فليس للحيوان أي نصيب فيه لعدم تعينه على هيئة الشعور.

إنا حكمنا على الشيء بأنه رمز أو علامة يبقى مرتبط بنقدنا الذاتي، وبحقيقة أن هناك وجهتي نظر فيما يتعلق بمعنى الأشياء وخلوها من المعنى كما يقول يونج: « أنا هناك عمليات واضحة لا تعبر عن معنى معين، بحيث تبدو في الحقيقة مجرد نتائج خالصة أو علامات، بينما تحمل عمليات أخرى في طياتها معنى مختفيا، وهي تلك التي لم تتبثق من شيء ما ولكنها تتزع إلى أن تكون شيئا معينا ومن تم فإنها تعد رموزا، ويبقى حكمنا على الشيء الذي نبحثه بأنه علامة أو رمز، أمرا متروكا لنقدنا الذاتي »2.

4- الصورة والرمز: يقيم الدارس في بحثه نوعا من التوافق بين اقتران الصورة بالمجاز، واعتمادها على مكونات حسية حيث يضفي على الصورة أبعادا رمزية، ولهذا إن الصورة «رمز يتأثر بحالة روحية، فهي صورة تعبيرية وليست صورة سببية» 3.

لا يخلق الشاعر صورة من عدم، وإنما يختار من الإمكانات المتاحة له في اللغة، ويستعين بمدركاته الحسية، ليشكل نظاما لغويا قادرا على إبراز الدلالات التي تحتويها التجربة الشعورية الفنية، ذلك لأن « اللغة في أصلها رموز أصطلح عليها لتثير في النفس معاني وعواطف »4.

 $_{1}$  - فاطمة الطبال بركة : النظرية الألسنية عند رومان جاكبسون ، المؤسسة الجامعية للدراسات والنشر ، بيروت ، ط $_{1}$  ، و1993م ، ص $_{2}$  ، ص $_{3}$ 

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>-Psychological types-or/the psychology of individuation/by cg Jung/trans by/h.godwin Baines/London/university press/p601.

 $<sup>^{-3}</sup>$ محمد على كندي: الرمز والقناع في الشعر العربي الحديث ، ص $^{-3}$ 

 $<sup>^{-4}</sup>$ محمد فتوح أحمد: الرمز والرمزية في الشعر العربي المعاصر،  $^{-4}$ 

أي أن المبدع يلجأ إلى الصورة الرمزية بدافع من تجربته الشعورية المضطربة، التي لا يمكن التعبير عنها إلا بالصورة الرمزية دون غيرها ذلك لأن « الشاعر الحديث يشعر بتجربته الشعورية شعورا مختلفا ، ومن هنا فإن مكونات عناصر أدائه التعبيري يعتمد على نسق معقد في استخدام معجم شعري يتولى مهمة تجسيد الإحساس، ودفع المتلقي كي يتوحد معه في همومه الذاتية التي هي جزء من هموم الإنسان في معاناته الوجودية في مختلف شكولها، و تعدد مظاهرها وتتوع صورها »1.

وقد أسرف بعض الدارسين في الإعلاء من شأن الإيحاء الرمزي، ويضفي هذا الأخير دلالته الخاصة على السياق الذي ترد فيه الصورة الرمزية.

وتعود المبالغة في إيحائية الصورة الرمزية إلى بعض الرومانسيين الذين اقتربوا ببعض النتاجات الأدبية من التجارب الصوفية؛ تلك التجارب التي تنشد الفناء في المطلق، وتسعى إلى تخطي حدود الزمان والمكان ، غير أن التجربة الشعرية تختلف عن التجارب الصوفية «فموقف المبدع يمتاز من موقف الصوفي، من حيث تتجه تجربة الشاعر نحو إثراء الوجود الحسي، بينما تتجه تجربة الصوفي إلى تحقيق الفناء في المطلق »2.

وعليه فإن وجهة كل منهما تتاقض الأخرى « ذلك لأن التجربة الفنية تتتج وجودا يوازي الوجود المادي ويثريه، بينما تكون التجربة الصوفية حالة فناء ينعدم فيها الوجود المادي من بدايتها إلى نهايتها  $^{3}$ .

كذلك من الضروري الاستقامة في النظرة إلى إيحائية الصورة الرمزية لأنها أحد المكونات الأساسية في العمل الأدبي فهي الجوهر الثابت والدائم والأصيل الذي لا يتغير.

من خلال ما قدمناه في الفصل الأول نخلص إلى أن طبيعة الرمز بما يكتنفه من ثراء وغموض، أهلته لأن يكون موضوع درس في أكثر من مجال معرفي، لأنه متعدد بينما هو ديني وتراثي، وطبيعي وأسطوري ولغوي...

<sup>1-</sup> رجاء عيد : لغة الشعر ، ص10.

محمد على كندي: الرمز والقناع في الشعر العربي الحديث ، ص33.

 $<sup>^{-1}</sup>$ المرجع نفسه، ص ن-

وكما عرفنا أيضا بأن الرمزية مذهب أدبي ذاتي لا موضوعي لأنها تتجاوز المادي لتعبر عن العميق. ولتحديد الرمز لابد من تتبع خصائصه وسماته التي من أهمها: الإيحائية، والانفعالية، التمثيل، الحسية...، ولمكانة الرمز تطرقنا إلى تداخله مع فنون أخرى كالقناع والأسطورة وغيرهما.

يعد ديوان الأعشى من أشهر الإنتاجات الشعرية الجاهلية، ولعل العامل الأساسي في توسيع تفكيره وتعميقه تلك الرحلات التي قام بها، وتنقله في مختلف البلاد، مما سن له ثقافة تاريخية وإن تكن محدودة، حيث ضم الديوان المديد من القصائد الشعرية التي تتوعت بين أغراض عديدة منها: المدح والهجاء فكان يمدح قبيلته، ويهجو أعداءه هجاء مقذعا . وجاءت هذه القصائد محملة بالرموز والإيحاءات لتدل على المعنى المراد به، وإذا تأملنا محتويات ومضمون هذه القصائد نجده قد استخدم العديد من الرموز، وإن هيمنت الرموز الطبيعية التي وظفها في الكثير من القصائد التي تعبر عن دلالات معينة، ولعل هذا الفصل أن يكشف عن أشكال الرمز الموظفة في المنجز الشعري للأعشى.

أولا - الرمز الديني: والبداية من سورة الكهف وتحديدا من قوله تعالى: « وَلَبِثُوا فِي كَهْفِهِمْ تَكُونُ مِائَةٍ سِنِينَ وَازْدَادُواْ تِسْعًا» سورة الكهف الآية 25.

وليس ثمة شك « أن المرء يستطيع أن يعتمد الإجابة باعتبار أن المعجزة ظاهرة في معظم الديانات، وأن الله على كل شيء قدير، ولكن أليس ثمة طريق أخر؟ أنا سأفترض أن القصمة بأسرها حادثة رمزية تهدف في الظاهر إلى الحديث عن بضعة من القديسين المطاردين في

الجبال، وتهدف في الواقع إلى الحديث عن تاريخ المسيحية ذاتها  $^1$ ، هذا بالنسبة للجانب الديني عموما، سورة الكهف هي أول قصة عملها كله رمزيا معتمدا.

ثم جاء في ما بعد الشعراء الذين أخذو من هذه البداية الدينية العظيمة ملجاً في إبداعاتهم الشعرية والأعشى واحد من هؤلاء الشعراء الذين وظفوا الرمز الديني في أشعارهم نحو قوله : 2 طَريقٌ وَجَبَارٌ روَاعٌ أُصُولُهُ عَلَيْهِ أَبَابِيلٌ مِنَ الطَير تَنْعَبُ .

<sup>1-</sup> الصادق النيهوم: الرمز في القرآن ( الدراسة ، الحوارات ، الردود ) ، جمع وإعداد وتقديم سالم ألكبتي ، مؤسسة الانتشار العربي ، ط1 ، 2008 ، ص51.

<sup>2-</sup> الأعشى ميمون: ديوان الأعشى ، دار صادر ، بيروت ، ط1 ، 1955 ، ص11.

<sup>-</sup>الطريق والجبار: نخل طويل ، أبابيل: أسراب

استعمل الشاعر هنا الرمز الديني في قول (أبابيل من الطير) المستوحاة من الآية الكريمة «أَلَمْ تَرَى كَيْفَ فَعَلَ رَبُكَ بِأَصْحَابِ الْفِيلِ، أَلَمْ يَجْعَل كَيْدَهُمْ فِي تَصْلِيلٍ، وَأَرْسِلَ عَلَيْهِمْ طَيْرًا أَبَابِيلَ، تَرْمِيهِمْ بِحِجَاْرَةٍ مِنَ سِجِيلٍ، فَجَعَلَهُمْ كَعَصْفٍ مَأْكُولٍ» سورة الفيل الآية 05.

والشاعر عندما هجا الحارث بن وعلة شبهه بأصحاب الفيل عندما أرسل الله سبحانه وتعالى عليهم الطير الأبابيل، ولهذا فإن هذه اللفظة توحي وترمز إلى العقاب الشديد الذي يستحقه كل مارق.

 $^{1}$ : ونجد حضورا للرمز الديني في قوله أيضا

تَدَارَكَهُ في مُنْصِلِ الآلَ بَعْدَمَا مَضَى غَيرَ دَأَداعٍ وَقَد كَادَ يَعطَبُ .

استعمل الأعشى رمزا دينيا متمثلا في لفظة (منصل الآل) هو شهر رجب ويرمز إلى الأشهر الحرم، لأن في هذا الشهر كانت الأسنة تتزع من الرماح.

 $^{2}$ : ويتناول الأعشى رمزا دينيا قويا عندما يقول

جَزَى الإِلَهُ إِيَاسً خَيْرَ نِعْمَتِهِ كَمَا جَزَى الْمَرْءَ نُوحاً بعدمَا شَابَا في فُلْكِهِ، إِذْ تَبَداهَا لِيَصْنَعَهَا وَظُل يَجْمَعُ أَلْوَاحًا وَأَبْوَابَا .

كل هذه القصص تلاقت في الجذور الدينية البدائية، فقصة سيدنا نوح ترمز إلى حادثة الطوفان والفلك التي أوحى الله عز وجل لنوح أن يصنعها لتكون عبرة وآية للناس، وأما إياس فهو يرمز إلى الخير والنعمة والعطاء.

ثم يواصل الشاعر في قصائد أخرى استعماله الرموز الدينية في قوله: $^{3}$ 

أَوَ لَنْ تَرَى في الزُبْرِ بَينَةً بِحُسْنِ كِتَابِهَا.

فالرمز هنا يكمن في لفظة (الزبر) الذي يذل على الكتاب الديني الزبور الذي نزل على سيدنا داوود، ويرمز به إلى الحسن والحق والخير والكرم.

<sup>-1</sup>الأعشى:الديوان، ص-1

 $<sup>^{-2}</sup>$  المصدر نفسه ، ص 15.

<sup>16</sup> المصدر نفسه، ص $^{-3}$ 

ويواصل حديثه بقوله:1

### فَإِذَا عَبِيدٌ عُكَفٌ مُسلَكُ عَلَى أَنْصَابِهَا .

هو في هذا البيت الشعري يرمز إلى الخروج عن الدين الإسلامي، من خلال لفظة الأنصاب التي ترمز إلى ما يعبد من دون الله من الأصنام والأوثان والأزلام، وهذه الأصنام التي يعبدونها من دون الله هي التي أغرقت قوم نوح من قبل

 $^{2}$ ليصل الشاعر إلى أن كل شيء يصير إلى الزوال والفناء، كما إرما وعادا يقول

أَلَمْ تَرَوْا إِرَمًا وَعَادَا أَوْدَى بِهَا اللَّيْلُ وَالنَّهَارُ بَادُوا اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّا اللَّا اللَّهُ اللَّا اللَّالَّ اللَّهُ الللللَّا اللَّهُ اللَّ اللَّا اللَّهُ اللّ

إن الملك بعد طوفان نوح كان في عاد الأولى، الذين أشار إليهم القرآن الكريم بقوله تعالى: «واذكروا إذ جَعَلَكُمْ خُلَفاءَ مِنْ بَعْدِ قَوْمِ نُوحٍ» سورة الأعراف الآية 69، ويتجلى الرمز الديني في لفظة (عادا) التي توحي إلى هؤلاء الذين بنو ارم ذات العماد وترمز إلى الجبروت، والتي أشار إليها القرآن الكريم في قوله تعالى: « أَلَمْ تَرَى كَيْفَ فَعَلَ رَبُكَ بِعادِ ارَمَ ذَاتِ الْعِمَادِ» سورة الفجر الآية 07-08، واللفظة الثانية هي (ارم) والتي ترمز إلى المساكن التي تقع في أقصى الجنوب من شبه الجزيرة العربية.

ثميعظنا الأعشى بقصة سيدنا سليمان التي ترمز إلى أن الدنيا تافهة وأن كل الناس إلى نهاية واحدة، ولا فرق بين كبير وصغير، ولا غني وفقير ولا عبد وسلطان فكلهم سواسية كأسنان المشط، جاء في قوله:3

بَنَاهُ سُلَيْمَانُ بِنُ دَاوُدَ حِقْبَةً لَهُ أَزَجٌ عَالٍ وَطَيِّ مُوَتَـٰقُ يُوازِي كُبَيْدَاءَ السمَاءِ وَدُونَهُ بَلاطٌ وَدارَاتٌ وَكِلْسٌ وَخَنْدَقُ لَهُ دَرْمَكٌ في رَأْسِهِ وَمَشَارِبٌ وَمِسْكٌ وَرَيْحَانٌ وَرَاحٌ تُصَفَقُ.

<sup>19</sup> س 19. الأعشى: الديوان، ص-1

<sup>-2</sup> المصدر نفسه، ص-1

<sup>-117</sup>المصدر نفسه، ص-3

وَحُورٌ كَأَمْثَالِ الدُمَى وَمَنَاصِفٌ وَقِدْرٌ وَطَباخٌ وَصَاعٌ وَدَيستَقُ

فَذَاكَ وَلَمْ يُعْجِزْ مِنَ المؤتِ رَبِهُ وَلَكِنْ أَتَاهُ المَوْتُ لا يَتَأْبَقُ.

ونجد أن الشاعر واصل في استخدام الرموز الدينية في قوله:  $^{1}$ 

رَبَي كَرِيمٌ لا يُكَدرُ نِعْمَةً وَإِذَا يُنَاشَدُ بِالْمَهَارِقَ أَنْشَدَا.

فلفظة المهارق في البيت السابق ترمز إلى الصحف الدينية القديمة التي ترتل في الكنيسة والمعابد.

إن الموت حق على كل صغير وكبير، ولكن هناك من لا يخافونها ولا يبالون بها، كما في قول الأعشى:2

أَبِا لَمَوْتِ خَشْتُني عِبَادٌ وَإِنَمَا رَأَيْتُ مَنَايَا الناسِ يَسعى دَليلُهَا فَما مِيتَةٌ إِنْ مِتُهَا غَيرَ عَاجِزِ بِعَارِ إِذَا ما غَالَتِ النفسَ غُولُهَا .

الموت في هذه الأبيات الشعرية ترمز إلى الفناء والإيمان بالقضاء والقدر ولا هروب منها . استعمل الأعشى رموزا دينية متنوعة في قوله: 3

أَجِدكَ لَمْ تَسْمَعْ وَصَاةَ مُحَمدِ نَبِيَ الْإِلَهِ حِينَ أَوْصَى وَأَشْهَدَا إِذَا أَنْتَ لَمْ تَرْحَلْ بِزَادٍ مِنَ التقَى وَلاقَيْتَ بَعْدَ المَوْتِ مَن قد تزودا.

يتجلى هنا رمز ديني عظيم وهو محمد صلى الله عليه وسلم الذي يرمز إلى خاتم الأنبياء وإلى الصدق والشهادة وجميع الصفات الحميدة، كما أن لفظة بعد الموت ترمز إلى الدار الآخرة.من خلال ما تقدم من هذا العنصر نخلص إلى أهم النقاط:

- رغم وثنية شاعرنا إلا أنه أضفى شيء عظيم وقيم يفيد المتلقي.
  - إن الله على كل شيء قدير من خلال معجزة سيدنا نوح.
- أخد الأعشى أعظم رمز ديني في مدونته ألا وهو محمد صلى الله عليه وسلم.

<sup>-1</sup>الأعشى:الديوان، ص55.

<sup>-2</sup> المصدر نفسه، ص-36.

<sup>-46</sup>المصدر نفسه، ص-3

ثانيا - الرمز الطبيعي :أخذت الرموز الطبيعية في شعر الأعشى نصيبا وافرا، حيث نجدها تتنوع بتنوع دلالتها كما في قوله: 1

وَخَوَتْ جِرْبَةُ النجُومِ فَمَا تَشْد رَبُ أُرْوِيةٌ بِمَرْي الجَنُوبِ.

فالرمز الطبيعي في هذا البيت الشعري يكمن في لفظة (النجوم) التي ترمز إلى سبب هطول الأمطار، والأعشى نسب مطر السماء إلى النجوم، التي كان لها الأثر الأكبر في الجاهلية المقترنة بالخير والخصب والنماء.

ويواصل الأعشى مع هذا الرمز الطبيعي في قوله:2

يُرَاقِبْنَ مِنْ جُوع خِلالَ مَخافَةٍ نُجُومَ السماءِ العاتماتِ الغَوَا مِصاً.

يستمر الأعشى في استعمال النجوم رمزا للخير والمطر والنماء، وهناك رمز طبيعي قوي أخر في شعر الأعشى يتجلى في قوله:<sup>3</sup>

فَلَقَدْ تُصنْلَقُ القِدَاحُ عَلَى النسي بِ إِذَا كَانَ يَسنْرُهُنَ غَرَامَا بِمَسَامِيحَ في الشتَاءِ يَخَالُ و نَ عَلَى كُل فَالِج إطْعَامَا.

في هذين البيتين رمز طبيعي وهو (الشتاء) الذي يرمز إلى الخير والكرم والحق، ولا يخفى على المتلقي دلالة المطر في النص الشعري الجاهلي عموما. استحضر الأعشى النجوم أثناء تصوير ناقته فيقول:4

فَأَما إذا مَا أَدْلَجَتْ فَتَرَى لَهَا رَقِيبَين جَدْيًا لَا يَغِيبُ وَفَرْقَدَا.

فلفظة (النجوم) في البيت السابق ترمز إلى القوة والشجاعة التي تتمتع بها هذه الناقة حين تمشي في الظلماء، ولهذا تتعدد دلالات رمز النجوم من الخصب والخير والنماء إلى القوة

 $<sup>^{-1}</sup>$  الأعشى: الديوان، ص $^{-1}$ 

<sup>-2</sup> المرجع نفسه، ص-2

 $<sup>^{-3}</sup>$  المصدر نفسه ، ص $^{-3}$ 

 $<sup>^{-4}</sup>$  المصدر نفسه، ص

والشجاعة

ثم يوصل الأعشى حديثه عن الرمز الطبيعي النجوم الذي أخد مكانة عالية في قوله: 1 فَإِنْ يَحْتَفْ أَبُو عِمْرَانَ عَنَا فَإِنا وَالتُوَاقِبِ لَوْ رَآنَا .

الرمز الطبيعي في لفظة (الثواقب) التي تعنى النجوم وهي في هذا البيت الشعري رمزا إلى عادة الجاهليين المتعبدين لظواهر الطبيعة، حيث كانت (النجوم والشمس والقمر) في الجاهلية عبادات يلجأون إليها.

وفي ديون الأعشى رموزا طبيعية أخرى في قوله 2:

وَأَيامَ حَجْرٍ إِذْ يُحَرِقُ نَخْلُكُ ثُونَاكُمُ يَوْمًا بِتَحْرِيقِأَرْقَمِ كَأَن نخيلالشطَ غِبَ حَريقِهِ مَأْتِمُ سُودٌ سَلَبَتْ عِنْدَ مَأْتَمِ .

يتجلى في هدين البيتين الرمز الطبيعي في كلمة ( النخل ) التي ترمز إلى الحداد ولبس الأسود، لأنه إذا حرق قوم نخيل قوم أخر جلست النساء للعزاء في المأتم ويلبسن الأسود. ويقول الأعشى:3

وَشَاقَتْكَ أَظْعَانٌ لزَيْنَبَ غُدُوةً تحَملنَ حتى كادَتِ الشمسُ تَغُربُ فَلمااستَقَلتْ قلتُ نخلَ ابنِ يامِنِ أَهُن أَمِ اللاتي تُرَبِيتُ يَتْرَبُ.

استعمل الأعشى الرمز الطبيعي ( الشمس ) التي تتلألأ في كبد السماء ليرمز للمرأة في حسنها وجمالها، كما استعمل الرمز الأخر المتمثل في ( النخل ) التي ترمز إلى سفينة ملاح مشهور بهجر وهو ابن يامن.

ويواصل قائلا:4

رَكَدَتْ عَلَيْهَا يَوْمَهَا شَمْسٌ بِحَر شِهَابِهَا.

<sup>213.</sup> الأعشى: الديوان، ص $^{-1}$ 

<sup>-2</sup> المصدر نفسه، ص-2

<sup>-3</sup> المصدر نفسه ، ص -3

 $<sup>^{-4}</sup>$ المصدر نفسه، ص $^{-4}$ 

لقد استعمل الأعشى مرة أخرى رمز (الشمس) الذي يرمز للمرأة في رونقها وبريقها اللامع وجمالها، وليس هذا الرمز حكرا على الأعشى وإنما يتقاطع فيه جميع الشعراء الجاهليون. ويقول الأعشى في صاحبته (قتيلة): 1

رَوَادِ فُهُ تَثْني الردَاءَ تَسَانَدَتْ إلى مِثْلِ دِعْصِ الرمْلَةِ المُتَهَيلِ وَتَصْحَكُ عَنْ غُر الثنايا كَأَنهُ ذُرَى أُقْحُوان نَبْتُه لَمْ يُفَلَّلِ

استعمل الشاعر في البيت الأول رمزا طبيعيا متمثلا في كلمة (الرملة) والتي ترمز إلى الإغراء الموجود في قتيلة، حيث رمز بكثيب الرمل إلى أردافها من حيث النعومة، وأما البيت الثاني فيظهر الرمز في قوله (ذرى أقحوان) للدلالة على شفتاها في بياض أسنانها كالأوراق البيضاء في نور الأقحوان.

وفي طول جذوع النخلة وضخامتها، وفي أجود ثمارها شبهها بالناقة التي تدر ببركتها حليب الحياة يقول الشاعر:<sup>2</sup>

يَهِبُ الجِلةَ الجَرَاجِرَ كالبُسْ تَانِ تَحْنُو لِدَرْدَقِ أَظْفَالِ.

ويقول:<sup>3</sup>

هُوَ الوَاهِبُ المِائَةَ المُصْطَفَاةَ كالنخْلِ طافَ بِهَا المُجْتَرِمْ.

ويقول:<sup>4</sup>

تَرَى الأُدْمَ كالجَبار وَالجُرْدَ كالقنا مُوَهَبَةً مِنْ طَارِفٍ وَمُتَلَدِ.

ويقول:<sup>5</sup>

هُوَ الوَاهِبُ الكُومَ الصفَايا لجَارِهِ يُشْبِهْنَ دَوْمًا أَوْ نَخيلاً مُكَمَما.

<sup>-1</sup>الأعشى: الديوان، ص140،141.

 $<sup>^{-2}</sup>$  المصدر نفسه، ص $^{-2}$ 

<sup>-3</sup> المصدر نفسه ، ص-3

 $<sup>^{-4}</sup>$ المصدر نفسه، ص 49.

 $<sup>^{-1}</sup>$ المصدر نفسه، ص $^{-5}$ 

فالناقة والخيل كما يقول "أنور أبو سويلم "في ارتباطهما: « إنهما العملة التي يملك، ودرهما غداؤه الأساسي، وكلاهما رمز للصحراء وتحمل الهجير، وكلاهما يميز ذكورهما عن إناثهما ويحتاجان للمساعدة في التلقيح لذلك أكثر الشعراء من تشبيه النوق بالنخيل »1.

بمعنى أن: النخلة والناقة ربتان كونيتان ترمزان للعطاء والخصب والخير المديد.

ويتجلى الرمز الطبيعي في موضع أخر من قصائد الشاعر حين يقول: 2

كَأَن الغُلامَ نَحَا للصُوَا رِ أَزْرَقَ ذَا مِخْلَبٍ قَد دَجَنْ يُمنافِعُ وَرْقَاءَ غُوريةً لِيُدْرِكَهَا في حَمَامِ ثُكَــنْ.

استعمل الأعشى هذه اللوحة الطبيعية، والمتمثلة في صور الصيد التي ترمز إلى الأمل في المستقبل والرغبة في الاستمرار في الحياة.

يقول الأعشى في استذكار الطير:3

ألمْ تَرَ أَن العَرْضَ أَصْبَحَ بَطْنُهَا نَخِيلاً وَزَرْعًا نَابِتًا وَفَ صَافِصَا وَذَاشُرُفَاتٍ يُقْصِرُ الطيْرُ دُونَهُ تَرَى للحَمَامِ الوُرْقِ فيهِ قَرَامِصَا .

لقد استعمل الأعشى في البيتين السابقين ألفاظ طبيعية متمثلة في: ( النخيل، الزرع، النبات، الطير، الحمام) ليرمز إلى المنازل العليا الصعبة المسالك، وربما استعماله هذا الرمز لكثرة ملازمته لأصحاب القصور.

ويبقي الأعشى مع هذا الرمز الطبيعي المتمثل في الطائر حين يقول: 4

شَنَانَ مَا يَوْمِي عَلَى كُورِهَا وَيَوْمُ حَيانَ أَخِي جَابِرِ فَي مِجْدلِ شُيدَ بُنْيَانُهُ يَزْل عَنْهُ ظُفُرُ الطائِرِ.

(فالطائر) في هدين البيتين رمز طبيعي يدل على المرتفعات والحصون العالية، كما أنه رمز للقوة والتحدي من أجل البقاء والاستمرار في الحياة.

 $<sup>^{-1}</sup>$  أنور أبو سويلم : مظاهر من الحضارة والمعتقد ، دار عمان ، دت ، عمان ، 1991 ،  $^{-2}$ 

<sup>-2</sup> الأعشى: الديوان، ص-2

<sup>-3</sup> المصدر نفسه ، ص-3

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>-المصدر نفسه، ص96.

ويقول الأعشى متغزلا بصاحبته ( هريرة ): $^{1}$ 

وما رَوْضَةً مِنْ رِياضِ الحَزْنِ مُعشبةً يُضَاحكُ الشمسَ منها كوكَبٌ شَـرِقٌ يَوْماً بِأَطْيَبَ مِنْهِا نَشْرَ رَائِحِةٍ

خَضراءُ جادَ عَلَيها مُسْبِلٌ هَطِلُ مُؤزَرٌ بِعَمِيمِ النَبْتِ مُعْتَهِلُ وَلا بأحسنَ مِنها إذْ دَنا الأُصُلُ.

يقف المتلقي لهذه الأبيات الشعرية أمام لوحة متكاملة، وعالم طبيعي مليء بالبهجة والفرحة حيث يبدأ هذا النص برسم صورة الروضة، فهي ترمز إلى المحبوبة هريرة، ثم أضفى الشاعر على هذه الروضة كلمة الحزن التي تدل على المكان المرتفع، واختيار هذا المكان للروضة لم يأت اعتباطا لكونها مكان عال لا تعبث بها الأيدي ولاتصلها الأقدام، والمكان العالي يصعب الوصول إليه إلا بجهد ومشقة، وهذا المكان العالي يرمز إلى المكانة العالية التي تتمتع بها تلك الحبيبة.

ثم أضفى الشاعر على هذه الروضة بعض الصفات الطبيعية في قوله (معشبة، خضراء) أي أن العشب فوق هذه الروضة نام، والاخضرار يرمز إلى الخصب والنماء والخير والسبب في كون هذه الأعشاب خضراء لأن السماء جادت عليها بخير وعطاء وفير، وهو المطر في لفظة (مسبل هطل) لأن الماء من أهم رموز الحياة الأساسية، ولا يمكن لأحد أن يعيش من دونه، وفي قوله (يضاحك الشمس كوكب الشرق) فلفظة الشمس ترمز هنا إلى الصدق والوضوح، وكوكب الشرق معناه جداول الماء، أضفى الشاعر على الجداول صفة الضحك ليزيد من جمال الروضة ورونقها، وليعبر من خلال هذا الكوكب على جمال الحبيبة، فصفاء الماء في الجداول يرمز إلى صفاء ونقاء وشرف هريرة المحبوبة، كما يرمز إلى الديمومة والاستمرار، وهذا دليل على أن هريرة لا تزال في عز شبابها وحيويتها. وفضل الشاعر لهذه المحبوبة إزارا من النباتات المكتهلة، والمعروف لدينا أن مكتهل من وفضل الشاعر لهذه المحبوبة إزارا من النباتات المكتهلة، والمعروف لدينا أن مكتهل من الكهولة وهو الشيب والشيخوخة، واكتهل النبت طال وانتهى منتهاه وتم طوله وظهر

 $<sup>^{-1}</sup>$  الأعشى الديوان، ص 145.

 $\frac{1}{2}$ وره $\frac{1}{2}$ 

وهذه الكلمة التي استعملها الشاعر ألا وهي النبت المكتهل ترمز إلى أن هذه المحبوبة هريرة تامة النضج ما تزال ترتدي رداء الشباب والحيوية على عكس الأعشى الذي شاب، ثم إن الوصف الكبير الذي جاء في هذه الروضة كله يرمز إلى جمال ونقاء وصفاء تلك الحبيبة. ويستعمل الأعشى لوحة طبيعية متكاملة عندما يصف الثور في قوله: 2

كَأْنَ كُورِي وَمِيسادي وَمِيثَرَتي الْجَاهِقَطْرُ وَشَفَانٌ لِمُرْتَكِ مِ وَمِيثَرَتي وَبَاتَ في دَف أَرْطَاةٍ يَلُوذُ بِهَا تجلو البَوَارِقُ عن طَيانَ مُضْطَمِرٍ حتى إذا ذَر قَرْنُ الشَمسِ أَوْ كَرَبتُ يُشلَ عِطَافًا وَمَج دولاً وَسَلَه بَ قَد و صِبيَةٍ كَسْبُ تلكَ الضارياتِ لهمْ

كَسَوْتُهَا أَسْفَعَ الْخَديدنعَبْعَابَ المِن الْأُمِيلِعَلَيهِ الثَّغْرُ إِكْثَابِا مِن الْأَمِيلِعَلَيهِ الثَّغْرُ إِكْثَابِا يَجرِي الربَابُ على مَتْنَيْهِ تَسكَابَا تَخالُهُ كَوْكَبًا في الأَفْقِ ثَقابَا أَحَس مِنْ ثُعَلِ بالفَجْرِ كَلابا أَحَس مِنْ ثُعَلِ بالفَجْرِ كَلابا وَذَا القِلادَةِ مَحْصُوفًا وَكَسابَا وَذَا القِلادَةِ مَحْصُوفًا وَكَسابَا قَدْ حالَفُوا الفَقْرَ وَاللاَّوَاءَ أَحقابًا .

أخد الأعشى من هذه اللوحة رموزا طبيعية متمثلة في الألفاظ التالية (الليل الشديد، المطر القمر، البرق، السحب، الشمس الكثيفة، الرمل) ليدلل بها على صورة الثور الوحشي لأنه رمز للخير والعطاء، ورمز كذلك للقوة والبقاء وللخصب والإرواء، لذا ارتبط دائما بالماء والمطر والبرق والرعد.

وعليه مما سبق يتضح أن الرمز الطبيعي في مدونة الأعشى يتوزع بين الظواهر الطبيعية من شمس وقمر ونجوم ونخيل وشتاء وغير ذلك وكذا صور الصيد، أي أن الطبيعة مصدر مهم في إلهام الشاعر كما أخدت المدونة من الرموز الأخرى عدة دلالات لأن الرمز لا يظهر بشكل واحد فهو متعدد الألوان.

<sup>1-</sup> ابن منظور: لسان العرب، ص122، مادة كهل، ص210.

 $<sup>^{-2}</sup>$  الأعشى: الديوان ، ص 14.

ثالثا – الرمز الصوفي :والبداية من مصطلح التصوف الذي يمكن تعريفه بأنه : «حركة دينية انتشرت في العالم الإسلامي، في القرن الثالث للهجري 3ه تدعوا للزهد وشدة العبادة تعبيرا عن فعل مضاد للانغماس في الترف، ثم تطور حتى صار طرقا مميزة، تبنت مجموعة من العقائد المختلفة والرسوم العملية المخترعة تكونت من مناهج كثيرة »1. لقد أخدت قصيدة الأعشى " نبي يرى ما لاترون" في مدح النبي صلى الله عليه وسلم، نصيبا وفرا من الرموز الصوفية التي تنوعت دلالتها من بيت إلى أخر ففي قوله: 2 فَالَيْتُ لا أَرْتَى لَهَا مِنْ كَلالَةٍ وَلا مِنْ حَفّى حتى تَزُورَ مُحَمدًا.

تجلى الرمز الصوفي في هذا البيت الشعري في لفظة حتى تزور محمدا ليدل على الحب الشديد لنبي الله محمد صلى الله عليه وسلم إلى حد الزيارة التي تدل على شدة التعلق به. ويواصل الشاعر في استحضار الرموز الصوفية في القصيدة نفسها فيقول: 3

أجِدكَ لَمْ تَسْمَعْ وَصَاةً مُحَمدٍ نَبِيَ الإلَّهِ حِينَ أَوْصَى وَأَشْهَدَا.

أخد الشاعر من هذا البيت الشعري دلالات صوفية، ليعبر بها عن الابتعاد عن الترف واللهو والانغماس في الصفات الحميدة والوصايا الحكيمة التي جاء بها نبي العالمين، خاتم الأنبياء والمرسلين.

ويقول الشاعر:4

وَذَا النُّصُبِ الْمَنْصُوبَ لَا تَنسَكَنَهُ وَلَا تَعْبُدِ الأَوْتَانَ وَاللهَ فَاعْبُدَا وَصَلَ على حِينِ الْعَشِياتِ وَالضَحَى وَلَا تَحمَدِ الشيطانَ وَاللهَ فَاحمَدَا وَصَلَ على حِينِ الْعَشِياتِ وَالضَحَى وَلَا تَحمَدِ الشيطانَ وَاللهَ فَاحمَدَا وَلا تَسْخَرَنْ من بائِسِ ذي ضَرَارَةِ وَلا تَحْسَبَن الْمَرْءَ يَوْمًا مُخَلَدا.

استعمل الشاعر في هذه المقطوعة الشعرية رموزا صوفية متنوعة (الله فاعبدا، الله فاحمدا صل، مخلدا ) ليعبر بها عن شدة العبادة، والولوع بالله سبحانه وتعالى.

 $<sup>^{-1}</sup>$  صلاح الدين العقبى : الطرق الصوفية والزوايا بالجزائر تاريخها ونشاطها ، دار البصائر ، 2009 ، ط $^{-1}$ 

 $<sup>^{2}</sup>$  - الأعشى : الديوان ، ص $^{2}$ 

<sup>.</sup> المصدر نفسه ، ص ن $^{-3}$ 

<sup>4-</sup> المصدر نفسه، ص47.

ويواصل الشاعر في الدلالة الموجودة في الأبيات السابقة، ألا وهي شدة العبادة والولوع بالله سبحانه وتعالى في قوله: 1

فَلا تَحْسَبَني كَافِرًا لَكَ نِعْمَةً عَلَي شَهِيدُ شَاهِدُ اللهِ فاشهدِ.

ثم انتقل الشاعر إلى رمز المرأة فقال:2

إِنْ كُنتِ لَا تَشْفِينَ غُلَةَ عَاشِقٍ صَبٍ يُحِبكِ يَا جُبَيْرَةُ صَادِي فَانْهَيْ خَيالَكِ أَنْ يَزُورَ فإنه في كل مَنْزِلَةٍ يَعُودُ وستادِي

تجلى الرمز الصوفي في هدين البيتين في هذه الألفاظ: (عاشق، يحبك، خيالك) للدلالة على قداسة المرأة في الشعر الجاهلي من جهة، وللدلالة على شدة التعلق بالمولى عز وجل من جهة أخرى.

إن حضور الرمز الصوفي في شعر الأعشى لم يكن بقدر الرموز الأخرى، وربما السبب يعود إلى أن الشاعر جاهلي، والتصوف علم من العلوم الإسلامية بل وهو روح الإسلام وجوهره، ثم إن الشاعر كما تروي كتب تاريخ الأدب العربي لم يدخل الإسلام ولم يكن له ذلك.

رابعا - الرمز الأسطوري: إن الأسطورة عموما هي الدين والتاريخ والفلسفة، ولقد انتشرت في شعر الأعشى قصص أسطورية، ومواقف تاريخية وهذا إن دل على شيء فإنما يدل على معرفة شاعرنا بالوقائع الأسطورية القديمة، ولعل أهم الرموز الأسطورية التي استعملها الأعشى في شعره تتجلى في قوله:

ألَمْ تَرَوْا إِرَمًا وَعَادَا أَوْدَى بِهَا اللَّيْلُ وَالنَهَارُ بَادُوا فَلَما أَنْ تَآدَوْا قَفَى عَلى إِثْرِهِمْ قُدَارُ وَقَبْلَهُمْ غَالَتِ المَنَايَا طَسَمًا وَلَمْ يُنْجِهَا الجِذَارُ

<sup>-1</sup> الأعشى: الديوان، ص-1

المصدر نفسه، ص 50.

<sup>-1</sup>المصدر نفسه، ص $^{-3}$ 

وَحَل بِالْحَي مِنْ جَدِيسٍ يَوْمٌ مِنَ الشَّر مُسْتَطَارُ وَأَهْلُ غُمْدَانَ جَمعُوا للدهْرِ مَا يُجْمَعُ الْحِسيَارُ فَصَبحَتْهُمْ مِنَ الدوَاهي جَائِحَةٌ عَقْبُها الدمَارُ وَقَدْ غَنُوا في ظِلالِ مُلْكِ مُويدٍ عَقْلُهُمْ جُفَارُ وا وَاهْلُ جَوِ أَتَتْ عَلَيْهِمْ فَبَارُوا وَمَر حَدٌ عَلى وَبَارِ فَهَلَكَتْ جَهْرَةً وَبَسارُ.

استعمل الأعشى في هذه الأبيات الشعرية قصص أسطورية متنوعة منها (إرم، عاد، ثمود طسم، جديس، أهل غمدان، أهل جو، وأهل وبار)؛ الدين عرفوا ببطشهم وشموخ بنيانهم

وجبروتهم ليرمز بهم إلى المصائب والدمار والفناء الذي حل بهم.

كما استعمل الأعشى أسطورة حجر مساكن ثمود، وما حل بأهلها من عذاب في قوله: 1

إِنَ القُرَى يَوْمًا سَتَهُ لِكُ قَبْلَ مَــق عَذَابِهَا

وَتَصِيرُ بَعْدَ عِمَارَة يَوْمًا لِأَمْـر خَرَابِـهَا

أُولَمْ تَرَيْ حِجْرًا - وَأَنْتِ حَكِيمَةٌ - وَلِمَا بِهَا.

وظف الشاعر هذه الأسطورة ليعبر ويرمز إلى العبرة من الحياة الدنيا، التي تصير إلى الفناء والزوال، كما استحضر الأعشى في شعره بطل أسطوري، تغنى به كثير من الشعراء في الجاهلية وهو:" لقمان بن عاد" يقول:<sup>2</sup>

إِنَ لُقَيْمًا وَإِن قَيْلًا وَإِن قَيْلًا وَإِن لَقُمَانَ حَيْثُ سَارُوا لَمْ يَدَعُوا بَعْدَهُمْ عَرِيبًا فَعَنِيَتْ بَعْدَهُمْ نِزَارُ.

ترمز أسطورة "لقمان بن عاد" الذي طمح إلى الخلود إلى أن الحياة فانية لا محال، وكل شيء يصير إلى الزوال.

<sup>16</sup> الأعشى:الديوان، ص-16

<sup>-2</sup>المصدر نفسه، ص-2

ووظف الأعشى في شعره أسطورة "السموءل"اليهودي الذي ارتبط ذكره بحصنه المعروف (حصن الأبلق الفرد) والذي جاء في قوله: 1

كُنْ كالسمَوْأَلِ إِذْ سَارَ الهُمَامُ لَه في جَحْفَلٍ كَسَوَادِ الليلِ جَـرارِ جَارِ النِي عَمَارِ جَارُ ابنِ عَمَارِ جَارُ ابنِ عَمَارِ جَارُ ابنِ عَمَارِ بالأَبْلَقِ الفَـرْدِ مِـنْ تَيْمَاءَ مَنْزِلُـهُ حِصْنٌ حَصِينٌ وَجارٌ غَيرُ غَـدارِ .

ضرب به المثل في الضخامة إذا فأسطورة السموءل التي جاء بها شاعرنا هي رمزا للحصانة.

كما استحضر الشاعر أسطورة "زرقاء اليمامة " في شعره قال: 2

كُونِي كَمِثْلِ التي إِذْ غَابَ وَافِدُهَا أَهْدَتْ لَهُ مِنْ بَعِيدٍ نَظرَةً جَزعَا وَلا يَرْجُو لَهُ رِجَعَا. وَلا تَكُونِي كَمَنْ لا يَرْتَجِي أَوْيَةً لذي اغترَابٍ وَلا يَرْجُو لَهُ رِجَعَا.

وزرقاء اليمامة أسطورة ترمز إلى امرأة زرقاء العينين، وأمر بقلع عينيها وصلبها على باب مدينة (جو) وسميت باسمها، فالأعشى كان ينصح ابنته في هذه الأبيات أن تكون مثل زرقاء اليمامة حين غاب عنها أخوها، وظلت تترقبه فهي رمز الشوق والأمل.

من خلال معرفتنا السابقة لأسطورة "عشتار "تبين لنا أن لفظة الذرة أو اللؤلؤة بديلان موضوعيان لعشتار، وقد مثل الأعشى هذه الصورة في معظم أشعاره يقول واصفا قتيلة: 3

وَقَدْ أَرَاهَا وَسُطَ أَتْرَابِهَا فِي الْحَي ذِي الْبَهْجَةِ وَالسَّامِرِ كَدُمْيَةٍ صُورَ مِحْرَابُهَا بِمُـذْهَبٍ فَي مَرْمَرٍ مَائِلِسَرِ كَدُمْيَةٍ صُورَ مِحْرَابُهَا بِمُـذْهَبٍ فَي مَرْمَرٍ مَائِلِسَرِ أَوْ بَيْضَةٍ في الدَعص مَكْنُونَةِ أَوْ ذُرَة شِيفَتْ لَدى تَاجِر.

استعمل الأعشى رموز أسطورية لدميته، فهي في وصفه لها دمية كالذرة المقدسة التي تتوسط المحراب فهي رمز للمعاناة في الوصول إليها، وتظهر معالم هذه الأسطورة واضحة

<sup>-1</sup>الأعشى: الديوان، ص69.

<sup>-106</sup>المصدر نفسه، ص-2

<sup>-3</sup> المصدر نفسه ، ص-3

فى قوله:¹

## كَأْنْهَا ذُرَةٌ زَهْرًاءُ أَخْرَجَهَا غُواصُ دارينَ يَخْشَى دونَها الغَرَقاَ.

يبين لنا الأعشى أن محبوبته ذرة زهراء، أخرجها الغواص معرضا نفسه في سبيليها للغرق فهي رمز للحب والعطاء.

ويواصل الأعشى تصويره لهذه الذرة المقدسة في قوله:2

رُعبوبَةٌ فُنُقٌ خُمصَانَةٌ رَدَحٌ قَد أُشربَتْ مثلَ مَاءِ الذُر إِشْرَابَا.

وكل هذه الصفات التي أضفاها الشاعر على هذه المرأة، كلها ترمز إلى العفة الأنثوية، ونخلص من هذه الأسطورة أن الأعشى حاول أن يربط بين صورة المرأة والعناصر المقدسة. استحضر الشاعر أسطورة الغول في قوله:3

فما مِيتَةٌ إِنْ مِتُهَا غَيرَ عَاجِزِ بِعَارِ إِذَا مَا غَالَتِ النفسَ غُولُهَا.

استعمل الأعشى في هذا البيت الشعري أسطورة الغول التي ترمز إلى الموت، حيث أصبح الدهر غولا والمنية غولا أيضا.

مما سبق يتضح لنا أن الأسطورة في شعر الأعشى لها مكانتها الخاصة، فنجد في المدونة رموز أسطورية تتوعت بين أسطورة المكان وأسطورة الشخصيات، كما نجد كذلك حضور قوي لأسطورة المرأة وهذا دليل على قداسة المرأة في الشعر الجاهلي عموما، وشاعرنا لديه معرفة سابقة وقديمة لتلك الوقائع الأسطورية التي أخذ منها.

خامسا – الرمز اللغوي: من المعروف لدينا أن اللغة أداة للشاعر، وتتأثر بما يرتبط به وبالعوامل المحيطة بذاته، ومن خلال قراءتنا لشعر الأعشى وجدنا أن المادة اللغوية وألفاظها عنده، خصوصا في أغراض الغزل، ووصف الخمر ففي أحد مقطوعاته الخمرية يقول:

# وَكَأْسٍ شَرِبْتُ عَلَى لَذَةٍ وَأُخْرَى تَدَاوَيْتُ مِنْهَا بِهَا

 $<sup>^{-1}</sup>$  الأعشى: الديوان، ص 124.

<sup>-2</sup> المصدر نفسه ، ص-2

<sup>-136</sup> المصدر نفسه، ص-3

<sup>4-</sup>المصدر نفسه، ص24-25.

لِكَيْ يَعْلَمَ الناسُ أني امرُقٌ أتَيْتُ المَعِيشَةَ مِنْ بَابِهَا كُمَيْتٍ يُرَى دونَ قَعْرِ الإِنَى كَمِثْلِ قَذَى الْعَيْنِ يُقذَى بِهَا كُمَيْتٍ يُرَى دونَ قَعْرِ الإِنَى نُ وَالمُسْمِعَاتُ بِقُصابِهَا وَشَاهِدُنَا الْوَرْدُ وَالْيَاسَمِي نُ وَالمُسْمِعَاتُ بِقُصابِهَا وَمِزْهَرُبَا مُعْمَلٌ دَائِمٌ فَمَلٌ دَائِمٌ فَمَلٌ دَائِمٌ فَمَلٌ دَائِمٌ فَمَلٌ دَائِمٌ فَمَلٌ دَائِمٌ

استعمل الأعشى رموز لغوية كثيرة وموحية في هذا الغرض، ليدل بها على بيئات الخمر المترفة، ومجالسها التي تتاثرت فيها الورود والياسمين وشاع فيها الغناء والطرب. وتتعدد الرموز اللغوية أيضا في غزله حيث يقول: 1

تَرَى الخَرْ تَلْبَسَهُ ظَاهِرًا وَتُبْطِنُ مِنْ دُونِ ذَاكَ الحَرِيرَا إِذَا قَلَدَتْ مِعْصَماً يَارَقَيْ نِ فُصلَ بالدر فَصْلًا نَضِيرًا وَجَلَ زَبَرْ جَدَةٌ فَوْقَهُ وَيَاقُوتَةٌ خِلْتَ شَيْئًا نَكِيرًا.

استعمل الأعشى في غرض الغزل رموز لغوية وألفاظ موحية ليرمز بها إلى مظاهر الزينة التي كانت منتشرة في عصره من ملابس وجواهر وعطور و...وغير ذلك. وفي قوله:2

## فَبَانَتْ وَفِي الصدرِ صَدْعٌ لَهَا كَصَدْعِ الزَجَاجَةِ ما يَلْتَئِمْ.

تجلى الرمز اللغوي في هذا البيت الشعري من خلال لفظة (صدع الزجاجة الذي لا يلتئم) ليرمز به إلى القلب المجروح.

وفي قصيدته التي مدح فيها رسول الله صلى الله عليه وسلم، استعمل الأعشى ألفاظا موحية ليرمز بها على اطلاعه على ثقافات الأمم والشعوب المختلفة التي سكنت المدن والأرياف فقال:3

أَلَمْ تَعْتَمِضْ عَينَاكَ لَيلَةَ أَرْمَدَا وَعَادَكَ مَاعَادَ السلِيمَ المُستهدَا وَمَا ذَاكَ مِنْ عِشْقِ النستَاءِ وإنمَا تَناستَيتَ قَبلَ اليَوْمِ خُلةً مَهَددا

<sup>-1</sup> الأعشى: الديوان ، ص 86.

<sup>-2</sup> المصدر نفسه ،00 المصدر

<sup>-3</sup> المصدر نفسه، ص-3

وَلَكِنْ أَرَى الدهر الذي هوَ خاتِرٌ إذا أصْلَحَتْ كَفَايَ عَادَ فَأَفْسَدَا

شَبَابٌ وَشَيْبٌ وَافْتِقارٌ وَثَرْوَةٌ فَلِلهِ هَـذَا الدهْرُ كَيْفَ تَـرَددَا

وَمازِلْتُ أبغي المَالَ مُذْ أَنَا يَافِعٌ وَلِيداً وَكَهْلاً حِينَ شِبْتُ وَأَمْرَدَا.

وأخذ الأعشى من ظاهرة التكرار رموز لغوية حين يقول:  $^{1}$ 

أيامَ تَجْلُو لَنَا عَنْ بارِدِ رَبِّلِ تَخَالُ نَكْهَتَها بالليْلِ سُيابًا.

ويكرر الوصف نفسه عندما يقول:2

وَبَارِدِ رَبِّلٍ عَذْبِ مَذَاقَتُهُ كَأَنْمَا عُلَ بِالْكَافُورِ وَاعْتَبَقًا.

التكرار في حد ذاته من بين التراكيب اللغوية، وأما الرمز اللغوي الذي طغى في البيتين السابقين فيكمن في لفظة بارد رتل، الذي يرمز الشاعر بها إلى الثغر الرطب، المنسوب لأسنان فم محبوبته.

ومن بين الرموز اللغوية كذلك ما نجده في قوله: 3

حُرةٌ طَفْلَةُ الأنامِلِ تَرْتَب سُخَامًا تَكُفُهُ بِخِلالٍ.

ويقول في موضع أخر: 4

حُرةٌ طَفْلَةُ الأَنَامِلِ كَالدُمْ يَةِ لا عَانِسٌ وَلا مِهْزَاقُ.

في هذين البيتين أخذ الأعشى من التكرار مصدرا لغويا، ونجده جليا في لفظة "حرة طفلة الأنامل" والتي يرمز من خلالها إلى العيش النعيم والرقيق التي تتمتع به محبوبته، وكذلك يرمز إلى رؤية العرب القديمة في وصف المحبوبة.

ويقول الأعشى:<sup>5</sup>

 $<sup>^{-1}</sup>$  الأعشى: الديوان، ص 13.

<sup>-2</sup> المصدر نفسه، ص-2

<sup>-3</sup> المصدر نفسه، ص-3

 $<sup>^{-4}</sup>$  المصدر نفسه، ص $^{-4}$ 

<sup>5-</sup>المصدر نفسه، ص48-49.

فَمَا مُخْدِرٌ وَرْدٌ كَأَن جَبِينَهُ يُطلَى بِوَرْسٍ أَوْ يُطَانُ بِمُجْسَدِ كَسَتْهُ بَعُوضُ القَرْيَتَينِ قَطِيفَةً مَتى مَا تَثَـلْ مِنْ جِلْدِهِ يَتَزَندِ كَسَتْهُ بَعُوضُ القَرْيتَينِ قَطِيفَةً مَتى مَا تَثَـلْ مِنْ جِلْدِهِ يَتَزَندِ كَأَن ثِيَابَ القَوْمِ حَوْلَ عَرِينِهِ تَبابِينُ أَنْباطٍ لَدى جَنبٍ مُحصَدِ.

يبدأ النص بتصوير مشهد قوة الأسد، المتعطش إلى الدماء، تتهار كل القوى أمام قوته سوى قوة الممدوح الذي يفوق قوته، ولقد اختار الشاعر الأسد لتمثيل شخصية الممدوح، فالأسد هنا رمز لغوى يرمز للقوة والشجاعة، ولتقريب هذا الأسد من أدهان المتلقين عمد إلى استعمال تراكيب لغوية متمثلة في الاستعارة المكنية، وتجسدت في قوله: (كسته بعوض القريتين قطيفة) فالمشبه به محذوف وهو الإنسان ولكن أبقى الشاعر لازمة من لوازمه وهي الكسوة ولكنه لم يصرح بشكل أو لون هذه الكسوة، إلا أنه بإمكاننا أن نصل إلى لونها من خلال عناصر هذه الصورة الشعرية.

الذي كسا الأسد هو البعوض، وهذا الأخير كلما أصاب الجسد احمر، ومنة هذا ربما نتوصل إلى أن لون الكسوة هو أحمر وهو رمز الدماء والقتل والموت.

وفي الأخير نخلص أن الرموز اللغوية في المنجز الشعري للأعشى كغيرها من الرموز الأخرى حضت بمكانتها، وهذا لأن اللغة أداة مهمة ومفيدة للشاعر، وقد تجلت هذه الرموز خصوصا في الغزل ووصف الخمر.

سادسا – الرمز التراثي: استعمل الأعشى في شعره التراث من خلال تطلعه على بعض الأماكن التاريخية، وذكر لنا بعض الأماكن الأثرية المشهورة في عصره، وأيام العرب وأخبارهم، ومن أهم الأماكن التاريخية التي ذكرها لنا الأعشى تلك التي دارت حول (سد مأرب) يقول الأعشى في هذا الصدد: 1

فَفي ذَاكَ للمُؤتسَيِ أُسْوَةٌ وَمَارِبُ قَفى عَلَيْهَا العَرِمْ رُخَامٌ بَنَتْ لهُ لَهُ م حِمْيَ ل إذَا جَاءَهُ مَاوَهُمْ لَمْ يَرِمْ فَأَرْوَى الزرُوعَ وَأَعْنَابَهَا عَلى سَعَةٍ مَاوَهُمْ إذْ قُسِمْ

 $<sup>^{-1}</sup>$  الأعشى : الديوان ، $^{-1}$ 

فَعَاشُوا بِذَلِكَ في غِبْطَةٍ فَجَارَ بِهِمْ جَارِفٌ مُنْهَزِمْ فَطَارَ القُيُولُوَقَيْلاتُهَا بِيَهْمَاءَ فِيهَا سَرَابٌ يَطِمْ فَطَارُ والسِرَاعا وَمَا يَقْدرِ وُ نَ مِنْهُ لِشُرْبِ صَبِي فَطِمْ.

استحضر الأعشى هذا الرمز التراثي المتمثل في" سد مأرب " الذي اعتبر أعظم سد شيد في الجزيرة العربية، كما أنه من أعاجيب العالم القديم، جاء به الشاعر في شعره ليرمز به إلى الهلاك والتشتت.

ونجد كذلك من الرمز التراثي الذي استعمله الأعشى في شعره الواقعة المشهورة ( ذي قار ) فقال فيها الأعشى مفتخرا بهذا اليوم ونتائجه المشرفة يقول:  $^{1}$ 

جَحَاجِحٌ وَبَثُو مُلْكِ غَطَارِفَةٌ من الأعاجِمِ في آذانِهَا النُطَفُ إِذَا أَمَالُوا إِلَى النُشَابِ أَيْدِيهُمْ مِلنا ببيضٍ فظَل الهَامُ يُختَطَفُ وَخَيلُ بَكْرٍ فَما تَنفَك تَطَحَنُهمْ حتى تَوَلِوْا وَكَادَ اليَوْمُ يَنتَصِفُ لَوْ أَن كُلَ مَعَدٍ كَانَ شَارَكَنا في يَوْمِ ذي قَارَ مَا أخطاهُمُ الشَرَفُ لَوْ أَن كُلَ مَعَدٍ كَانَ شَارَكَنا في يَوْمِ ذي قَارَ مَا أخطاهُمُ الشَرَفُ لَوْ أَن كُلَ مَعَدٍ كَانَ شَارَكَنا مُطَبِقَ الأرض يَغَشاهَا بهِمْ سَدفُ لَما أَتُوْنَا كَأَن الليْلَ يَقْدُمُهُمْ مُطَبِقَ الأرض يَغَشاهَا بهِمْ سَدفُ وَظُعُننَا خَلْفَنَا كُحُلاً مَدَامِعُها أَكْ بَادُها وُجُفٌ مِما تَرَى تجِفُ.

استحضر الأعشى هذه الواقعة المشهورة في شعره ليدل على الشرف الكبير الذي ظفرت به العرب لانتصارهم على العجم إذا فهي رمز للانتصارات.

ومن الرموز التراثية التي أخدت نصيبا وافرا في شعر الأعشى تلك المتعلقة بالقصور التي شاع ذكرها قديما يقول في هذا الصدد:<sup>2</sup>

وَلا المَلِكُ النُعْمَانُ يَوْمَ لَقِيتَهُ بِإِمتِهِ يُعْطِي القُطُوطَ وَيَأْفِقُ وَيُأْفِقُ وَيُأْفِقُ وَيُجْبَى إلَيْهِ السيْلَحُونَ وَدونَها صَرِيفُونَ في أَنْهَارِهَا وَالْخَوَرْنَقُ .

 $<sup>^{-1}</sup>$  الأعشى: الديوان ، ص  $^{-1}$ 

 $<sup>^{-2}</sup>$  المصدر نفسه ، ص 117.

استعمل الأعشى الرمز التراثي في هذين البيتين والمتمثل في لفظة (الخورنق) وهو قصر مشهور للنعمان بن المندرللدلالة على التدفق الكبير الموجود في خزائن الأموال للنعمان. ويواصل الأعشى مع هذا الرمز التراثي ألا وهو القصور فقال في قصر غمدان: 1

وَأَهْلُ غُمْدَانَ جَمعُوا للدهْرِ مَا يُجْمَعُ الخِيَارُ فَصَبِحَتْهُمْ مِنَ الدوَاهي جَائِحَةٌ عَقْبُهَا الدمَارُ.

غمدان أشهر قصور اليمن، والخيار هو المال إذا فهذان البيتان يرمزان إلى المكانة العالية وإلى العيش في الترف والزهد، إلى أن داهمتهم المصائب وصاروا إلى الدمار كمن كان قبلهم.

ويقول الأعشى في رحلاته وأسفاره:<sup>2</sup>

وَقَدْ طُفْتُ للْمَالِ أَفَاقَهُ عُمَانَ فَحِمَ صَ فَأُورِيشَالِمُ الْمَالِ أَفَاقَهُ عُمَانَ فَحِمَ صَ فَأُورِيشَالِمُ أَرْضَ النبيطِ وَأَرْضَ العَجَمُ الْتَيْتُ النجَاشِي في أَرْضِهِ وَأَرْضَ النبيطِ وَأَرْضَ العَجَمُ فَنَجْرَانَ فَالسرْ وَ مِنْ حِمْيَرٍ فَالسرْ وَ مِنْ حِمْيَرٍ فَالسرْ وَ مِنْ حِمْيَرٍ فَالسرْ وَ مِنْ حَمْيَرٍ فَاللهِ فَاللهِ فَاللهِ فَاللهِ وَمِنْ بَعْدِ ذَاكَ إلى حَصْرَ مَوْت فَأَوْفَيْتُ هَمى وَحِيناً أَهُمْ.

إن الشاعر من خلال هذه الأبيات الشعرية يرمز إلى أنه طاف العراق والشام والبادية، ومكة والطائف، والبحرين وعمان ونجران وعدن، وحضر موت وبلاد الشام وغيرها، فراح بلاد العرب قاصدا الملوك يمدحهم ويكسب عطائهم.

يستمر الأعشى في توظيف الأحداث التاريخية والتراثية التي كانت سجلا حافلا متداولا لأبرز الشخصيات التاريخية يقول فيهم:<sup>3</sup>

فَمَا أَنتَ إِنْ دَامَتْ عَلَيْكَ بِحَالِدٍ كَمَا لَمْ يُخَلَدْ قَبْلُ سَاسَا وَمُورَقُ وَكَالِدٍ وَكِسَرى شَهِنشَاهُ الذي سَارَ مُلكُهُ لَهُ مَا اشْتَهَى رَاحٌ عَتيِقٌ وَزَنْبَقُ وَكِسَرى شَهِنشَاهُ الذي سَارَ مُلكُهُ وَرُدْ بِتَيْمَاءَ اليَهُ ودِي أَبْلَقُ وَلا عَادِيَا لَمْ يَمْنَع الْمَوْتَ مَالُهُ ورْدٌ بِتَيْمَاءَ اليَهُ ودِي أَبْلَقُ

<sup>-1</sup> الأعشى: الديوان، ص-1

<sup>-200</sup>المصدر نفسه، ص-2

 $<sup>^{-3}</sup>$  المصدر نفسه ، ص 116–117.

بَنَاهُ سُلَيْمَانُ بِنُ دَاوُدَ حِقْبَةً لَـهُ أَزَجٌ عَالٍ وَطَيِّ مُوتَـقُ.

فأما (ساسا) فهو ملك الفرس، (ومورق) هو ملك الروم، (وكسرى شهنشاه) هو ملك الملوك، أخد من هذه الأسماء التراثية والتاريخية رموزا وظفها للدلالة على العبرة والعظة بهذه الشخصيات، ويسترسل الأعشى في ذكر الحوادث التاريخية عندما يقول: 1

أَرَالَ أَذَيْنَةَ عَنْ مُلْكِهِ وَأَخْرَجَ مِنْ حِصْنِهِ ذَا يَزَنْ وَخَانَ النعِيمُ أَبَا مَالِكٍ وَأَيُ امرِئٍ لَمْ يَخُنْهُ الزمَنْ أَرَالَ المُلُوكَ فَأَفْنَاهِمُ وَأَخْرَجَ مِنْ بَيْتِهِ ذَا حَرَنْ.

إن هذه القصة التاريخية التي ذكرها الأعشى، وهي أن الموت حق حيث هو من أزال أذينة عن ملكه وأخرج " ذا يزن " الذي احتمى بحصن من الحصون، ليرمز الشاعر من خلال هذه القصة إلى الوعظ والتطمن أثناء حديثه مع ابنته في إقناعها بضرورة السفر.

ويستمر الأعشى في الأحداث التاريخية، بذكر قصة " أهل الحضر " الذين عاشوا في نعيم حتى داهمهم " سابور " بجنوده، يقول: 2

أَلَمْ تَرَيِ الْحَصْرَ إِذْ أَهْلُهُ بِنُعْمَى وَهَلْ خَالِدٌ مَنْ نَعِمْ أَلَمْ تَرَيِ الْحَصْرَ إِذْ أَهْلُهُ دَاللَّهُ مَنْ نَعِمْ الْقُدُم. وَقَلْيَنِ يَصْرِبُ فيهِ القُدُم.

إن الشاعر استحضر الأحداث التراثية والتاريخية للدلالة على المواعظ والعبر المستوحاة من هذه القصص، ومن هؤلاء الأقوام الذين تحصنوا في أقوى الحصون.

وعليه مما سبق يتضح أن الرمز التراثي في مدونة الأعشى أخد نصيبا وافرا، وتتوع بين الأماكن الأثرية التاريخية وكذا الوقائع المشهورة في عصره وبعض الشخصيات المهمة وهذا نتيجة الرحلات والأسفار التي قام بها الشاعر والتي منحته ثقافة تاريخية في جميع الجوانب.

<sup>-1</sup> الأعشى: الديوان، ص-206.

<sup>-200</sup> المصدر نفسه، ص-200.

- بناء على ما تقدم نخلص إلى أن ديوان الأعشى حافل بالتاريخ والتراث لهذا تجلى لديه الرمز التراثي.
  - هيمن الرمز الطبيعي على جل القصائد المدونة.
    - للرمز الديني مكانته في شعر الأعشى.
- معرفة الأعشى للوقائع الأسطورية القديمة منحت له الفرصة لاستخدام الرمز الأسطوري.
  - استعمل الأعشى رموز لغوية موحية لقصائده.
  - أخد الرمز الصوفي نصيب وإن يكن قليل وهذا راجع إلى وثنية الشاعر.

خاتمة ......

#### خاتمة:

بعد تتبع حضور الرمز في المنجز الشعري للأعشى وجدنا جملة من النتائج، توزعت بين نتائج عامة وأخرى خاصة فأما النتائج العامة فتتمثل في:

- يختلف الرمز باختلاف الباحثين ومجالات اشتغالهم.
  - الرمز سمة من سمات النص الأساسية.
- إن الرمز باعتباره قيمة جمالية، لا يربط حتما بالرمزية بوصفها مذهبا أدبيا، ولنا أن نعتبر الرمز أوسع وأرحب من أن يقعد له و يحصر في تقنياتها.
  - الرمز هو الوسيلة الناجحة لتحقيق الغايات الفنية.
- الرمز هو ذلك المعنى الخفي الذي لا يكون واضحا إلا من خلال التفسير والتأويل ويحتاج إلى ثقافة المتلقى.
  - الرمز لا يظهر بشكل واحد، فهو متعدد الألوان والأعداد.
  - الرمز في الشعر متعدد الدلالات يأتى إما سطحيا و إما معمقا.

## وأما النتائج الخاصة فهي:

- اعتمد الأعشى في ديوانه على عدة أنواع من الرموز تنوعت بين ما هو طبيعي وديني وتاريخي وأسطوري وغيرها.
  - جعل الأعشى الطبيعة مصدرا مهما لإلهامه .
  - لم يأخذ الرمز الصوفي نصيبا وافرا من شعر الأعشى وربما السبب يعود إلى وثنية الشاعر.
    - شعر الأعشى ناتج عن عدة معتقدات ورؤى ناشئة من منابع أسطورية وتراثية.
      - شعر الأعشى حافل بالتاريخ والتراث.
      - رحلات الأعشى وأسفاره سنت له ثقافة تاريخية إن تكن محدودة.

## قائمة المصادر والمراجع:

\* القرآن الكريم: رواية ورش عن نافع.

### أولا-المصادر:

01- الأعشى ميمون: ديون الأعشى، دار صادر، بيروت، ط1، 1955م.

#### ثانيا - المعاجم:

01 - جبور عبد النور: المعجم الأدبي، بيروت، 1979م، مادة الرمز

02-الخليل بن أحمد الفراهيدي: كتاب المعنى، دار الكتب العلمية، بيروت، لبنان، ط1، 200م، ج2، باب الراء.

03-ابن منظور: لسان العرب، دار صادر ودار بیروت، لبنان، 1986م، ج6، مادة ر.م.ز.

## ثالثا- المراجع:

02-أنور أبو سويلم: مظاهر من الحضارة والمعتقد، دار عمان، دت، عمان، 1991م. 03- أحمد شمس الدين الحجاجي: الأسطورة في المسرح المصري، قسم دراسات الشرق الأوسط، جامعة سلفانيا، و.م.أ، دار الثقافة للطباعة والنشر، القاهرة، 1970م-1983م. 04- أحمد الأمين الشنقيطي: شرح المعلقات العشر، دار الشرق العربي، سوريا، حلب، طبعة جديدة منفتحة، 2003م.

05- أحمد حساني: مباحث في اللسانيات، ديوان المطبوعات الجامعية، المخاطبة المحروفية، المخاطبة ا

- 07- أرنست كاسيرر: فلسفة الحضارة الإنسانية أو مقال في الإنسان، ترجمة إحسان عباس دار الأندلس، بيروت، 1961م.
  - 08- إيليا الحاوي: في النقد الأدبي، دار الكتاب اللبناني، بيروت،1980م، ج5.
- 90- إيمان محمد أمين الكيلاني: بدر شاكر السياب، دراسة أسلوبية لشعره، دار وائل للنشر والتوزيع، ط1.
  - 10- حسين توفيق: بدر شاكر السياب، دراسة فنية وفكرية، دار أسامة للنشر والتوزيع، الأردن، عمان، ط2، 2009م.
- 11- حفناوي بعلي: حفريات ثقافية في الأسطورة، دروب للنشر والتوزيع، عمان،الأردن، ط1 2011م.
- 12- خليل الجر: لروس المعجم العربي الحديث، مراجعة محمد الشايب، مكتبة لروس، فرنسا ط6، 1987م.
- 13- رجاء عيد: لغة الشعر ،قراءة في الشعر العربي، منشأ معارف الإسكندرية، مصر 1985-14- الزمخشري: أساس البلاغة، دار الكتب العلمية، بيروت، لبنان، ط1، 1998م، مادة رمز
  - 15- الصادق النيهوم: الرمز في القرآن (الدراسة، الحوارات، الردود) جمع وإعداد وتقديم: سالم الكبتي، مؤسسة الإنتشار العربي، ط1، 2008م.
    - 16- عز الدين إسماعيل: الشعر العربي المعاصر، دار العودة، بيروت، لبنان، ط1 1983م
- 17-علي عشري زايد: استدعاء الشخصيات التراثية في الشعر المعاصر، دار الفكر العربي القاهرة، 1997م.

- 18-عاطف جودة نصر: الرمز الشعري عند الصوفية، دار الكندي، بيروت، ط1 1987م. 198-عاطف جودة نصر: الإيهام في شعر الحداثة، عالم المعرفة، عدد 279، الكويت، 2004م.
  - 20- عبد السلام المسدي: النقد والحداثة، دار الطباعة والنشر، بيروت، دط، 1983م. -21 غنيمي هلال: الأدب المقارن، دار العودة، بيروت، لبنان، ط1، 1983م.
    - 22-فاطمة الطبال بركة: النظرية الألسنية عند رومان جاكبسون، المؤسسة الجامعية للدراسات والنشر، بيروت، ط1، 1993م.
  - 23- محمد فتوح أحمد: الرمز والرمزية في الشعر المعاصر، دار المعارف، مصر، ط3، 1984م.
  - 24- محمد علي كندي: الرمز والقناع في الشعر العربي الحديث والمعاصر، دار الكتاب الجديدة المتحدة، بيروت، لبنان، ط1، 2003م.
- 25-محمد فهمي حجازي: علم اللغة العربية، مدخل تاريخي مقارن في ضوء التراث واللغات السامية، دار الثقافة للنشر والتوزيع، القاهرة، بدون تاريخ نشر.
  - 26- محمد كعوان: التأويل وخطاب الرمز، قراءة في الخطاب الشعري الصوفي العربي المعاصر، دار بهاء الدين، الجزائر، ط1، 2010م.
    - 27 موهوب مصطفاوي: الرمزية عند البحتري، الشركة الوطنية للنشر والتوزيع.
      - 28-مصطفي ناصف: الصورة الأدبية، دار الأندلس، بيروت، دط.
- 29- ناصر لوحيشي: الرمز في الشعر العربي، عالم الكتب الحديث، إربد، ط1، 2010م.

### رابعا-الرسائل الجامعية:

01- فطيمة بوقاسة: الرمز الثوري في الشعر العربي المعاصر، مذكرة مقدمة لنيل شهادة الماجستير، شعبة أدب الحركة الوطنية، كلية الآداب واللغات، جامعة قسنطينة، 2006م-2007م

02 حنان بومالي: المسرح الشعري العربي بين التأصيل والتجريب، مذكرة مقدمة لنيل شهادة دكتوراه العلوم في الأدب الحديث والمعاصر، كلية الأدب والحضارة الإسلامية، جامعة قسنطينة، 2012م-2013م.

## خامسا-الكتب الأجنبية:

01- psychologico types or : the psychologie of individuation by: cg Jung, transe by: Godwin bayanés, London université presse.

2- petite Larousse illustre, libraire Larousse paris, 1980.

# فهرس الموضوعات

| الصفحة  | الموضوع                                  |  |
|---------|------------------------------------------|--|
| أ.ب.ج   | -مقدمـــــــــــــــــــــــــــــــــــ |  |
| 05 - 04 | - الفصل الأول: إشكالية مصطلح الرمز       |  |
| 10 - 06 | أولا: مفهوم الرمز: - لغة واصطلاحا        |  |
| 11 – 10 | -الرمزية                                 |  |
| 15 – 12 | ثانيا: أنواع الرمز                       |  |
| 19 – 16 | ثالثا: سمات الرمز                        |  |
| 28 – 19 | رابعا:الرمز وتداخله مع مصطلحات أخرى      |  |
| 30 – 29 | - الفصل الثاني: أشكال الرمز في المنجز    |  |
|         | الشعري للأعشى                            |  |
| 34 – 31 | أولا: الرمز الديني                       |  |
| 40 – 35 | ثانيا:الرمز الطبيعي                      |  |
| 42 – 40 | ثالثا: الرمز الصوفي                      |  |
| 45 – 42 | رابعا: الرمز الأسطوري                    |  |
| 48 – 45 | خامسا: الرمز اللغوي                      |  |
| 52 – 48 | سادسا: الرمز التراثي                     |  |
| 54      | - خاتـــمة                               |  |
| 59 – 57 | - قائمة المصادر والمراجع                 |  |
| 60      | - فهرس                                   |  |
|         | - ملخص البحث: عربي - فرنسي               |  |
|         |                                          |  |
|         |                                          |  |
|         |                                          |  |

### ملخص البحث:

تتحدث هذه الدراسة المعنونة ب: "حضور الرمز في شعر الأعشى "عن الرمز بصفة عامة وتجلياته عند الأعشى بصفة خاصة، وذلك بغية الكشف عن الدلالات والإيحاءات التي تحتويها مدونة الأعشى

وبما أن موضوع بحثنا هو إشكالية مصطلح الرمز وحضوره في شعر الأعشى، فقد عرجنا في الفصل الأول إلى تعريف الرمز لغة واصطلاحا وكذا الرمزية، ثم تحدثنا عن أنواعه وسماته، وأخيرا تطرقنا إلى تداخله مع مصطلحات أخرى.

أما الفصل الأخر فقد تتبعنا فيه أشكال الرمز الموجودة في المنجز الشعري للأعشى مع دلالتها. وأخيرا خلصنا إلى مجموعة من النتائج، وكان ذلك في خاتمة ختمت بها الدراسة

#### Résumé de recherche

Cette étude intitulée parler : la présence de l'icône dans la TFB de poésie tout le code en général et manifestations lors A'sha particulier, afin de détecter les signes et suggérer des données contenues dans le code de TFB.

Puisque le sujet de notre recherche est problématique icône terme et sa présence dans la TFB de poésie a premier trimestre a la définition du code et la langue et idiomatique ainsi que Avatar, puis nous avons parleles qualité et caractéristiques, et enfin nous avons parleainterférer avec les autres termes.

Le chapitre dans lequel nous le regardons les autres formes de code dans A'shapoétique fait de signification. Et finalement venu a la conclusion d'un groupe de résultats définitifs montrent, et pétrir dans la finale a conclu l'étude.