# الجمهورية الجزائرية الديمقراطية الشعبية République algérienne démocratique et populaire وزارة التعليم العالي و البحث العلمي Ministère de l'enseignement supérieur et de la recherche scientifique



#### المركز الجامعي عبد الحفيظ بوالصوف - ميلة

معهد: الآداب و اللغات العربي المعهد: الأداب و اللغات العربي المعهد: الأداب و اللغات العربي العربي المعهد: الأداب و اللغات العربي العربي

# بلاغة الكناية في القران الكريم "سورة النساء أنموذجا"

مذكرة مقدمة لنيل شهادة الليسانس في اللغة و الأدب العربي

تخصص: أدب عربي

من إعداد: تحت إشراف الأستاذ(ة)

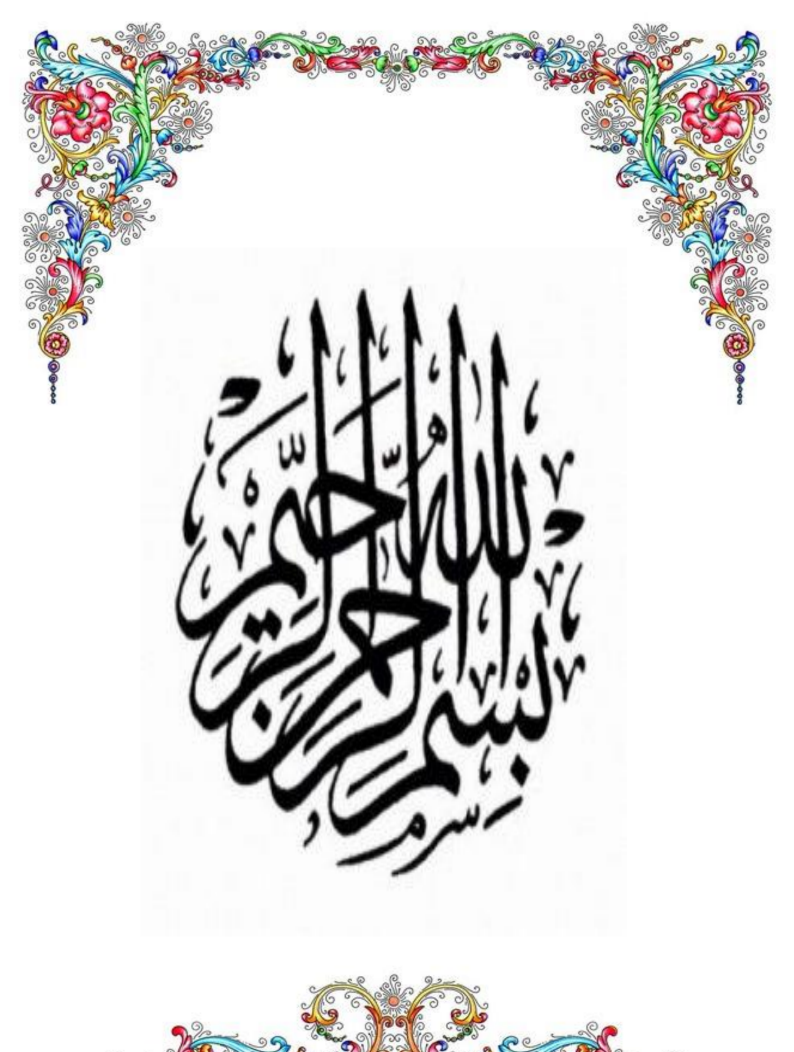
✓ زغمار نجاة وليـد خضـور

√ بوحمارة سمير

✓ بلمرابط روميساء

السنة الجامعية 2021/2020







يصري بجن حيد بن عسموران المراد و يصدن و وبي المراد المحاتات المحاتات المراد و المرد و

إلى طلبة العلم والعاكنين على تحريسنا جميع أساتختنا من المرحلة الابتحائبة اللى المرحلة الجامعية ، إلى الكثير الذين نعرضهم ولا يتسع المغتام لذكرهم جميعا، إلى طلاب الأحب العربي وإلى كل من سانحنا والشكر الناص إلى مكتبة "عميى عبد الحليم حميم وعلاء عميمور ومحل الحيد وإلى حديثتنا سعاد "عمي عبد الحليم حميم وعلاء عميمور الأسرة الجامعية.





# " وليد خضور" نوجة كلمة الحب والتقدير في السمر على نجاح هذا البحث

وشكر خاص إلى كل من أغاننا غلى إنجاز هذا البحث ولو بكلمة طيبة من قريب أو بعيد وأسأل الله غز وجل أن يجازي كل مؤولاء عنا خير البزاء، إنه لا يضيع أجرا من أحسن عملا.



المقادمة

الحمد لله الذي علم القرآن خلق الإنسان علمه البيان وجعل كتابه شفاء لما في الصدور وهدى ورحمة للمؤمنين والصلاة والسلام على خاتم الأنبياء والمرسلين سيدنا محمد الذي فتح الله به أذانا صما وقلوبا غلفا وأخرج به الناس من الظلمات إلى النور صلاة وسلام دائمين إلى بوم البعث والنشور وعلى أله الطيبين وعلى من تبعهم بإحسان إلى يوم الدين.

#### أما بعد:

شغلنا القرآن الكريم الذي لا جدال فيه أنه كتاب العربية الأكبر ومعجزتها البيانية الخالدة ومثلها الأعلى الذي يجب أن يعود إليها كل عربي أراد اكتساب الذوق وإدراك الحس والأسرار في البيان وخصائص التعبير والأداء.

وللقرآن بلاغة لو أردنا التحدث عنها لأتينا للبحث فيها من عدة جوانب فننظر في لفظه من جهة وفي نظمه من جهة أخرى ثم في جملته ودلالته وما تحمله من تصوير المعاني والقرآن الكريم بالغ الغاية في حسن البيان فهو يحسن روح البلاغة التي لا يحوم عليها شيء من التصنع سارية في آياته.

ونحن نعلم أن القرآن الكريم نزل بلسان عربي مبين و نوقن أنه نزل مملوءا بالكنايات والاستعارات التي لا تأتي إلا وتكون واضحة المنهج.

ومن هنا تبين لنا أهمية الكناية في فهم الخطاب القرآني إذ له مساهمة في تأدية الوظائف البلاغية حتى تبث الحياة في الأجساد وتجسدها معنويا.

هذا ما أثار في نفوسنا عنوان البحث المرسوم: بلاغة الكناية في القرآن الكريم، سورة النساء أنموذجا.

والسؤال المطروح هنا ما هي بلاغة الكناية؟ وأثرها في القرآن الكريم؟ للإجابة على هذه التساؤلات إعتمدنا على المنهج التفسيري إستنادا إلى نتيجة فكرية من العلماء وأهل التفسير يعني أن النظريات تظهر بعد عملية جمع البيانات وتحليلها بالإعتماد على الطريقة الإستقرائية وآليات التحليل مع شرح ذلك.

وإقتضت منهجية البحث والسير في ثناياه للإجابة على التساؤلات المطروحة، قمنا بتقسيم البحث إلى مقدمة تصدرت البحث وخاتمة ذكرنا فيها أبرز النتائج في أخر البحث أما صلب المذكرة فقسمناه إلى مدخل وفصلين، أما المدخل فقد تناول مفهوم القرآن الكريم ونزوله وعلاقاته بمختلف العلوم خاصة البلاغة والكناية، وأما الفصل الأول الجانب النظري تطرقنا فيه إلى مبحثين:

المبحث الأول: البلاغة العربية وقد تناول مفهوم البلاغة لغة واصطلاحا وعلومها ومؤسسها وأهدافها.

المبحث الثاني: الكناية وقد تناول مفهوم الكناية لغة وإصطلاحا وأنواعها ثم أسبابها وبلاغتها وأما الفصل الثاني فهو الجانب التطبيقي من هذه المذكرة تطرقنا فيه إلى مبحثين:

المبحث الأول: مدونة عن سورة النساء من حيث تعريفها، فضلها، سبب تسميتها، مواضيعها المبحث الثاني: إذ عرضنا فيه جدول إحصائي عن الكناية في سورة النساء كنموذجا وشرح الكناية وإستخراج بلاغتها.

وفي الأخير نتوجه بالشكر الجزيل والإمتنان إلى أستاذنا المشرف "وليد خضور" الذي راجع البحث وعدله ونشكره على النصائح القيمة التي قدمها لنا ونسأل الله أن يجعل عملنا خالصا لوجهه الكريم وأن يجازينا خير الجزاء ونراه ذخرا لنا يوم القيامة.

وببقى الشكر الأول والأخير لله عز وجل.

الماذكال

القرآن هو كلام الله المعجز المنزل على خاتم الأنبياء والرسل بواسطة جبريل عليه السلام المكتوب في المصاحف المنقول إلينا بالتواتر متعبدا بتلاوته مبدوء بسورة الفاتحة المختوم بسورة النساء، كما أنه كتاب أجمع الكتب السماوية وأفضلها ومصدقا لها.

لأنه قد أودع الله فيه من عقائد والعبادات والفضائل والأحكام والتشريعات والنظرة العلمية إلى الكون ما يجعل حاجة الإنسانية تسند إليه كلما تحكمت الأهواء وهاجت الغرائز.  $^{1}$ 

أنزل الله القرآن الكريم باللغة العربية ولو كان المشركين كرهوا بذلك، حتى إدعوا بأن محمدا تعلمه يعني القرآن من أعجمي غير فصيح بالعربية قال الله تعالى" ولقد تعلم أنهم يقولون إنها يعلمه بشر لسان الذي يلحدون إليه أعجمي وهذا لسان عربي مبين". 2

فقد رد الله تعالى عليهم في هذه الآية أي لسان الذي يزعمون أنه علمه وينسبون التعليم للأعجمي أن يعلم محمدا هذا الكتاب العربي المبين؟ ومن أين لأعجمي أن يذوق بلاغة هذا الكتاب المعجز في فصاحته وبيانه.3

من يريد فهم القرآن والتعمق فيه يحتاج إلى فهم اللغة العربية كذلك لمعرفة حسن القرآن لفظا أو معنى ويحتاج أيضا إلى فهم العلوم المتعلقة باللغة العربية كالنحو أو الصرف أو البلاغة خاصة هذه الأخيرة لها دور كبير في معرفة حسن المعاني الواردة في ألفاظ القرآن الكريم.

والبلاغة بمعناها لها علوم ثلاثة يعني علم المعاني والبيان والبديع. $^{4}$ 

ولكن الباحثان يركزان كتابتهما في علم البيان فحسب خاصة في الكناية، فالبيان هو أصول وقواعد يعرف بها إيراد المعنى الواحد بطرق متعددة من أمثلة الكناية (ألقى الجندي سلاحه) فالمعنى الظاهر هو إلقاء السلاح بينما المعنى الخفي هو الإستسلام.

3- محمد علي الصابوني، صفوة التأشير، دار القران الكريم، لبنان، 1981، ص 143.

 $<sup>^{-1}</sup>$ محمد علي الصابوني، الطيبان في علوم القران، مكتبة الشيرة، السعودية ،  $^{-1}$ 001، ص  $^{-1}$ 

<sup>2-</sup> سورة النحل، الآية 103.

<sup>4-</sup> عبده عبد العزيز، معجم البلاغة العربية نقد ونقض، دار الفكر العربي، مصر، 1991، ص 7.

إن اللغة العربية نشأت في أحضان القرآن الكريم خدمة له وتقربا لفهمه صونا للسان العربي فهو المعجزة التي تحدى بها المولى عز وجل العرب على أن يأتوا مثله قال الله تعالى: {قُلْ لَئِنِ اجْتَمَعَتِ الإِنْسُ وَالْجِنُّ عَلَى أَنْ يَأْتُوا بِمِثْلِ هَذَا الْقُرْآنِ لا يَأْتُونَ بِمِثْلِهِ وَلَوْ كَانَ بَعْضُهُمْ لِبَعْضٍ ظَهِيرًا}. فهو معجز بألفاظه وتراكيبه وحروفه وأساليبه بل كل ما فيه هذا الذي جعله محط أنظار أهل العلم وطلابه وجعله يغصون فيه لاكتشاف أسراره وخباياه. 2

فإذا تأملت القرآن الكريم فإنك لا ترى شيء من الألفاظ أفصح ولا أجزل ولا أعذب من ألفاظه ولا ترى نظما أحسن تأليف وأشد تلاؤما وشكلا من نظمه وأما معانيه فكل ذي لب يشهد له بالتقدم في أبوابه والرقي في أعلى درجاته.3

هذا ما ذل على قوله عز وجل: {وَإِنَّهُ لَكِتَابٌ عَزِيزٌ \* لَا يَأْتِيهِ الْبَاطِلُ مِنْ بَيْنِ يَدَيْهِ وَلَا مِنْ خَلْهِهِ تَتْزِيلٌ مِنْ حَكِيم حَمِيدٍ}.4

وعليه فإن القرآن الكريم معجزة الله عز وجل التي أجراها على لسان نبيه صلى الله عليه وسلم فتحدى بيها العرب قاطبة لماله من أسلوب فذ ومعان تفحم القاصي والداني والمؤمن والكافر ومقاصد شريفة تبهر أولى الألباب هذا.

2- عمار الساسي، الإعجاز البياني في القرآن الكريم، دراسة نظرة الإعجاز في الآيات المحكمات، دار المعارف للإنتاج و التوزيع، بوفاريك، البليدة- الجزائر، الطبعة الأولى 2003 – الجزء1 –ص09

10

 <sup>1-</sup> سورة الإسراء الآية 88.

<sup>3-</sup> بدر الدين الزركشي، البرهان في علوم القرآن، ترجمة محمد أبو الفضل إبراهيم، دار إحياء الكتب العربية، الطبعة01 القاهرة – مصر، 1957م – ص223.

<sup>4-</sup> سورة فصلت الآية 41- 42

وقد كانت معجزة الرسول صلى الله عليه وسلم هي القرآن الكريم، ليواجه به قوما لا يشق له غبار في الفصاحة والبلاغة، فعندما نقرأ القرآن الكريم نجده يطالب الجاحدين أن ينازلوه وبعاجزوه وبأتوا بشيء من مثله نظما وأحكاما، وذلك بعد أن كثر اللغو حوله وراجت الإشاعات والأراجيف التي تريد صرف الناس عن الاستماع إليه، باعتبارهم حسب زعمهم أطير الأولين إكتتبها فهي تملى عليه بكرة وأصيلا واستمروا في غيهم يرمونه بالتهم الباطلة فتارة يقولون إنه شعر وتارة يقولون إنه سحر، بل إنهم اتهموا الرسول بالجنون والكهانة، من خلال هذا نستنتج مقدار الخلخلة التي أحدثها القرآن في الذهنية الجاهلية بحيث لم تستقر على تهمة واحدة توجهت لهذا الكتاب، فقد أحدث لهم الجانب البلاغي في القرآن الكريم صدمة التلقى الأولى وأدركوا أنه لا مجال لهم لمجارته لأن كلماته وآياته قد خرجت عن المعهود من كلام العرب مما عرفوه وحدقوه، فلا هو بالشعر ولا هو بالنثر ولا هو بالسحر ولا يشبه أي لون من ألوان كلامهم، ومن راودهم الشك في هذه الحقيقة الناصعة فليجر مقارنة بسيطة بين أية من كتاب الله مع أحسن كلام قاله العرب فيجد الفرق بينهم شاسعا، وهذا الحكم لم يقتصر على عصر الرسول صلى الله عليه وسلم بل هو حكم عام وشامل للبشرية جمعاء وفي كل زمان ومكان، لأن من تتبع كلام الخطباء والشعراء عبر العصور وجد الفرق شاسعا وقد يجد البعض صعوبة في التمييز بين الأسلوب البلاغي في القرآن والأساليب الأخرى من الكلام، كصعوبة التفريق بين الذهب الخالص والذهب المغشوش فذلك الكتاب لا ربب فيه أحكمت آياته ثم فصلت من لدن حكيم خبير يهدي للتي هي أقوم مصدقا لما بين يديه من الكتاب ومهيمنا عليه قال تعالى: "إِنَّ هَٰذَا ٱلْقُرْءَانَ يَهْدِي لِلَّتِي هِيَ أَقْوَمُ وَيُبَشِّرُ ٱلْمُؤْمِنِينَ ٱلَّذِينَ يَعْمَلُونَ ٱلصَّلِحُتِ أَنَّ لَهُمْ أَجْرًا كَبِيرًا" . أَ

1- سورة الإسراء الآية 09

يعرف القرآن لغة: القاف والراء والحرف المعتل أصل صحيح يدل على جمع وإجتماع، من ذلك القرية سميت قرية لإجتماع الناس فيها، ويقال: قريت الماء في المقراة، أي: جمعته ومنه القرآن، كأنه سمي بذلك لجمعه ما فيه من الأحكام والقصيص والقراءة: ضم الحروف والكلمات بعضها إلى بعض في التنزيل، ولا يقال لكل جمع قرآن ولا لجمع كل كلام قرآن والقرآن: مصدر مرادف للقراءة، قال تعالى: " إِنَّ عَلَيْنَا جَمْعَهُ وَقُرْآنَهُ \* فَإِذَا قَرَأْنَاهُ فَاتَبَعْ قُرْآنَهُ \* ثُمَّ إِنَّ عَلَيْنَا بَيَانَهُ " . قائد علي التنزيل، ولا يقال علي علي القراءة القراءة

وقرأ الكتاب يقرؤه قراءة وقرآناً: تلاه أي نطق بكلماته المكتوبة جهراً أو سراً، وأقرأه الكتاب يقرئه: جعله يقرؤه، أو علمه قراءته، وقيل: يطلق القرآن مجازاً على الصلاة، وبذلك فسر قوله تعالى: " إِنَّ قُرْآنَ الْفَجْرِ كَانَ مَشْهُودًا "4 أي صلاة الفجر، سميت قرآنا، لأنها ركن، كما سميت ركوعاً وسجوداً، وقيل أن كلمة قرآن مستعملة في المعنى الحقيقي. 5

والقَرءُ: اسمٌ للوقت، والقُرءُ: الحيض، والطهر، ويقال: قرأت المرأة طهرت، وقرأت حاضت، فلما كان الحيض يجئ لوقت والطهر يجئ لوقت جاز أن يكون الأقراءُ حيضاً وأطهاراً. 6

<sup>1-</sup> ينظر ، معجم مقاييس اللغة ، أحمد بن فارس بن زكريا.

<sup>2-</sup> ينظر، معجم مفردات ألفاظ القرآن، الراغب الأصفهاني

<sup>3-</sup> سورة القيامة الآيات: 17-18-19.

 <sup>4-</sup> سورة الإسراء الآية: 78

<sup>5-</sup> ينظر، معجم ألفاظ القرآن الكريم، مجمع اللغة العربية

<sup>6-</sup> ينظر، لسان العرب، جمال الدين محمد بن منظور.

أما إصطلاحا: فيتعلق من حيث كونه صفة من صفات الله له أوصاف وخصائص: أولا: أنه كلام الله حقيقة وأنه صفة ذاتية وصفة فعلية منه بدأ وإليه يعود بلا كيفية ثانيا: أنه غير مخلوق. 1

ثالثا: أنه يرفع قبل يوم القيامة في آخر الزمان من المصاحف والصدور

رابعا: أنه الصوت والألحان صوت القارئ له بينما المقروء هو كلام الله عز وجل. 2

فالملاحظ من هذه الخصائص أن القصد منها تقريب القرآن وبيان خصائصه لذلك زاد بعضهم على هذه الاوصاف الكتابة في المصاحف والنقل بالتواتر  $^{6}$  أوصاف أخرى مثل الإعجاز  $^{4}$  أو التعبد بتلاوته  $^{5}$  أو الحفظ في الصدور أو المبدوء بسورة الفاتحة والمختوم بسورة الناس.  $^{6}$ 

<sup>1-</sup> شرح الطحاوية للعقيدة السلفية ، على بن محمد إبن أبي العز الحنفي

<sup>2-</sup> مجموع الفتاوي أحمد بن تيمية

<sup>3-</sup> مباحث في علوم القرآن، مناع القطان

<sup>4-</sup> ينظر، مدخل لدراسة القرآن الكريم، محمد أبو الشهبة

<sup>5-</sup> ينظر، مناهل العرفان في علوم القرآن، الطبعة01 - ص 12

<sup>6-</sup> ينظر، المرجع نفسه - ص 13

# الفصل الأول: الجانب النظري (البلاغة العربية، الكناية)

#### المبحث الأول- البلاغة العربية:

#### 1- البلاغة:

أ- لغة: جاء في لسان العرب: "بلغَ: بلغ الشيء، يبلغ بلوغا وبلاغا وصل وانتهى.

والبلاغة: الفصاحة، البلغ والبلغ: البليغ، من الرجال ورجل بليغ وبلغ: حسن الكلام وفصيحه، يبلغ بعبارة لسانه كنه ما في قبله، والجمع بلغاء، وقد بلغ بالصم، بلاغة أي صار بليغا". 1

- وجاء في معجم مقاييس اللغة:

" بلغ: بالباء واللام والغين أصلٌ واحد، وهو الوصول إلى الشيء، فقوله بلغتُ المكان، إذا وصلت إليه".

من خلال هذين التعريفين نلاحظ اتفاق إبن منظور و إبن فارس في المعنى اللغوي للبلاغة ألا وهو الوصول والإنتهاء.<sup>2</sup>

نستنتج أن البلاغة في اللغة تعني حسن وفصاحة بيان الكلام، أي أن البلاغة تُعنى بدراسة المعنى من جوانبه جميعها، فالبلاغة بهذا المعنى هي الوصول والإنتهاء إلى الشّيء.

ب-اصطلاحا: لقد حظیت البلاغة العربیة علی ألسنة الأدباء والبلاغیین والنقاد
 بأوصاف کثیرة لم تحظی بها بلاغة فی أمة من الأمم.

من بين هذه التعريفات للبلاغة: 3 نذكر منها الجاحظ، فالبلاغة حسب تعريف الاصطلاحي تكون وصفا للكلام والمتكلم، فالبلاغة في الكلام مطابقته لمقتضى الحال مع فصاحته والحال هو الأمر الداعي إلى التكلم على وجه مخصوص ويختلف مقتضاه

2- ابن فارس، معجم مقاييس اللغة، تحقيق عبد السلام هارون، دار الفكر للطباعة والنشر والتوزيع، ج1، 1979م، ص 301.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>-ابن منظور ، لسان العرب، دار صادر ، لبنان، ط3، 1414هـ ، الجزء 8، ص 419،420.

<sup>3-</sup> عمار ساسي، الإعجاز البياني في القران الكريم، جدار للكتاب العالمي، عمان، الأردن، عالم الكتب الحديث، ط1، 2007، ص 142

اختلاف مقامات الكلام فمقام التتكير يخالف مقام التعريف، والبلاغة حدان: أعلى يخرج بارتقائه حدا يجنح عن طوق البشر وهو الإعجاز، وهو منصب في كلامه تعالى، وما يقرب منه هو كلام النبي صلى الله عليه وسلم، وأسفل هو ما لو غير الكلام عنه إلى ما دونه إلتحق عند البلغاء بأصوات الحيوانات في خلوة عن الحسن، وإن كان صحيح الإعراب والبلاغ في المتكلم على ضوء الفصاحة فيه، فيقال هي ملكة يقتدر بها على تأليف كلام بليغ. 1

مما سبق، يظهر جليا أن البلاغة هي التي تهتم بالمعنى بغية إيصاله للمستمع ما يؤدي إلى فهمه بيسر وسهولة دون إطناب في الشرح ولا إعادة الكلام.

ومن علومها: علم المعانى، البديع، البيان.

<sup>1-</sup> محمد زكي سباغ، البلاغة الشعرية في كتاب البيان والتبيين للجاحظ، مكتبة العصرية صيدى، بيروت، لبنان، ط1، 1998، ص 143.

#### 2- علوم البلاغة:

1 - 2م المعاني: هو علم يعرف به أحوال اللفظ العربي التي يطابق بها مقتضى الحال مع وفائه بغرض بلاغي يفهم ضمنا من السياق وما يحيط به من القرائن. 1

ويتناول ثمانية مباحث هي: أحوال الأسماء الخبري، أحوال المسند إليه، أحوال المسند أحوال المسند أحوال متعلقات الفعل والقصر، الإنشاء، الفصل والوصل، الإيجاز والإطناب، المساواة. 2

ب- علم البديع: هو علم يبحث في طرق تحسين الكلام وتزيين الألفاظ والمعاني بألوان بديعية من الجمال اللفظي أو المعنوي وسمي بديعا لأنه لم يكن معروفا قبل وضعه وأول من دون قواعد البديع، ووضع أصوله: عبد الله إبن المعتز، وهو أحد الشعراء المطبوعين والبلغاء الموصوفين ومن أهم أساليب هذا العلم: الجناس، الطباق، السجع.....الخ.3

#### ج- علم البيان:

أ- لغة: جاء في لسان العرب (بين الشيء: ظهر وتبينه أنا، تتعدى هذه الثلاث ولا تتعدى، وقالوا بأن الشيء و إستبان وتبين وأبان وبين بمعنى واحد، والبيان ما بين به الشيء من الدلالة وغيرها، وبان الشيء بيانا اتضح فهو بين، والجمع أبيناء مثل هين وأهيناء، وكذلك أبان الشيء فهو مبين.

ب- اصطلاحا: البيان عند ابن رشيق القيرواني (ت، 463ه)، هو "كشف عن المعنى حتى تدركه النفس من غير عقله وإنما قيل ذلك لأنه قد يأتي التعقيد للكلام الذي يدل ولا يستحق إسم البيان". 5

<sup>1-</sup> ابن سنان لخفاجي، سر الفصاحة، تحقيق إبراهيم شمس الدين، كتاب ناشرون، ببروت، لبنان، ط1، 2001، ص 8.

<sup>2-</sup> عيسى علي العاكوب، علي سعد الشتيوي، الكافي في علوم البلاغة (المعاني، البيان، البديع)، الجامعة المفتوحة الاسكندربة، مصر، ج1، 1993، ص 54،55.

<sup>3-</sup> الخطيب القزويني، الإيضاح في علوم البلاغة (المعاني، البيان، البديع)، تحقيق ابراهيم شمس الدين، منشورات محمد علي بيضون، دار الكتب العلمية، بيروت، لبنان، ط1، 2003م، ص 60.

<sup>4-</sup> ابن منظور ، اسان العرب، ج13، ص 67.

<sup>5-</sup> ابن رشيق القيرواني، العمدة في المحاسن وآدابه ونقده، تحقيق محمد محي الدين عبد الحميد، دار الجيل للنشر والتوزيع والطباعة، لبنان، بيروت، ط5، سنة 1981، ص 254.

#### 3- مؤسس علم البلاغة:

لقد بحث في البلاغة العربية الكثير من الدارسين العرب منهم الجاحظ في كتابه: البيان والتبيين، و قدامة بن جعفر في نقد الشعر، لكن ما كتبوه فيها لم يكن غير أراء وإشارات لم يرتقوا بها إلى أن تكون فنا قائما بذاته وفق أسس وقواعد محددة يسير على هديها الأدباء، وتقاس بمقاييسها الفنية أدبهم وسر جمالهم.

والذي صاغها فنا له قواعده ومبادئه هو عبد القاهر الجرجاني، وقد إعترف له أكثر العلماء ومنهم يحي بن حمزة الحسيني صاحب كتاب: الطراز في علوم حقائق الإعجاز حيث جاء في مقدمة كتاب (أسرار البلاغة) لناشر الكتاب محمد رشيد رضا عن رأي الحسيني في ذلك": وقد جاء في فاتحة كتابه هذا وهو من أحسن ما كتب في البلاغة بعد عبد القاهر، والرأي لناشر الكتاب محمد رشيد رضا ما نصه: "أول من أسس في هذا الفن قواعده وأوضح براهينه، وأظهر فوائده ورتب أفانينه، الشيخ العالم التحرير علم المحققين عبد القاهر الجرجاني، فلقد فك قيد الغرائب بالتقليد وهو من سور المشكلات بالتسوير المشيد، وفتح أزاهره من أكمامها، وفتق أزراره بعد إستغلالها وإستبهامها فجزاه الله عن الإسلام أفضل الجزاء، وجعل نصيبه من ثوابه أوفر النصيب والأجزاء، وله من المصنفات فيه كتابان أحدهما لقبه الدلائل الإعجاز، والأخر لقبه بأسرار البلاغة" وقد أكد ذلك أيضا وليد محمد مراد في كتابه نظرية النظم حيث قال: إن عبد القاهر قد وضع نظرية البيان لأول مرة في تاريخ الباحثين²، ولكن عبد القاهر لم يقسم هذا العلم ويبوبه وينظمه ومن قام بذلك هو السكاكي في كتابه: مفتاح العلوم بعد أن أخذ تلك العلوم عمن سبقه من البلاغيين" ولذلك ظن بعضهم أنه هو مؤسس هذا العلم.

 $<sup>^{1}</sup>$  عبد القاهر الجرجاني، أسرار البلاغة، دار المعرفة، بيروت، سنة 1398هالموافق ل 1978م،.

<sup>2-</sup> وليد مراد، نظرية النظم وقيمتها العالية في الدراسات اللغوية عند عبد القاهر الجرجاني، الطبعة الأولى 1403،1983م، دار الفكر ص 55.

#### 4- أهداف وضع علم البلاغة:

لقد تناول العرب البلاغة بالبحث والدراسة لسببين: أحدهما فني: ففي بادئ الأمر كانت " إرشادا وتعليما للذين يريدون الإصابة في القول، ورسما ومنهجا للخطباء ورجال الفرق المذهبية ودعاة المذاهب السياسية والذين يتصدرون للكلام أمام الجموع الكثيرة.

ومن ثم صارت لتمييز جيد الكلام من رديئه، وإظهار مواطن الجمال في الأدب، ومن البلاغيين الذين بحثوا في هذا العلم تأدية لهذا الغرض "إبن طباطبا" الذي ألف كتاب عيار الشعر والميزان الذي به تقاس بلاغته، وقدامة بن جعفر الذي ألف كتاب نقد الشعر.

ثانيهما ديني: فبعد نزول القرآن الكريم ببلاغته التي بهرت العقول، بدأ العرب بدراسة أسرار هذه البلاغة، بما فيها من براعة في التركيب والتصوير وسلامة في الألفاظ وعذوبة وسهولة وجزالة، ليبرهنوا على إعجاز القرآن الكريم وليستوضحوا أحكامه، ويتفهموا معانيه، ومن الكتب التي ألفت في البلاغة تأدية لهذا الغرض النكت في إعجاز القرآن للرماني، ودلائل الإعجاز للجرجاني. 1

<sup>1-</sup> علي الجمبلاطي، أبو الفتوح التونسي ، الأصول الحديثة لتدريس اللغة العربية والتربية الدينية، الطبعة الثانية، د، ت، ط، دار النهضة للطبع والنشر ، القاهرة، مصر ، ص 2.

#### المبحث الثاني- الكناية:

#### 1 - الكناية:

أ- لغة: جاء في القاموس المحيط: "كنى به عن كدا يكني ويكنو كناية: تكلم بما يستدل به عليه أو أن يتكلم بشيء وأنت تريد غيره أو بلفظ يجاد به جانبا أو حقيقة أو مجاز وزيد أبا عمرو وبه كنية بالكسر والضم: سماه به أكناه وكنا وأبو فلان كنيته وكنوته ويكسلان وهو كنية أي كينية، كنيته وبكنى بالضم امرأة". 1

من المعنى اللغوي للكناية، نستنتج أنها تحيل إلى التكلّم عن الشيء والمتحدّث يقصد به شيئا آخر، إذًا فالكناية هي الإيماء والتلميح للمعنى، أو هي مخاطبة مدى فهم وذكاء المتلقي فلا يذكر المتحدّث اللفظ الموضوع للمعنى المقصود، بل يستخدم مرادفه ليجعله يدلّ عليه وبشير إليه.<sup>2</sup>

ب- اصطلاحا: قد ورد مصطلح الكناية في العديد من المؤلفات النقدية والبلاغية إذ عرفها
 كل واحد منهم حسب وجهة نظره نذكر من بينهم.

عرف أبو الهلال العسكري (ت 395 هـ) الكناية في كتابه الصناعتين بقوله وهو أن يكنى عن الشيء ويعرض به ولا يضع على حسبه ما عملوا باللحن والتورية عن الشيء، كما فعل العنبري إذ بعث إلى قومه بصرة شوك وصرة ورمل وحنطلة يريد جاءتكم بوحنطلة في عدد كثير ككثرة الرمل والشوك وفي كتاب الله "لو جاء أحد منهم الغائض أو لامستم النساء" فالغائض كناية عن الحاجة وملامسة النساء كناية عن النساء.

من تعريفات الكناية في جانبها الإصطلاحي نستخلص أنّها شق من البلاغة، وبالضبط علم البيان، يغطي المتحدّث المعنى الحقيقي بستار آخر من المفردات لها علاقة بالمعنى وهي

<sup>1-</sup> مادة كنز، الفيزوز أبادي، القاموس المحيط، دار الكتب العلمية -بيروت-لبنان، ج4، ط1، ص 349.

<sup>2-</sup> ينظر: محمد أحمد قاسم ومحي الدين ديب، علوم البلاغة (البديع والبيان والمعاني)، المؤسسة الحديثة للكتاب، طرابلس، لبنان، ط1، 2003م، ص241

<sup>3-</sup> سورة المائدة، الأية 06.

المراد بيد أنها ليست المفردات الحقيقة التي تستخدم عادة للدلالة على المعنى المقصود، بل هي مرادفة لها.

#### 2- أقسام الكناية:

أ- عن الصفة: وهي التي تطلب بها ذات الصفة المعنوية (كالإقدام والجمال والترحال والحلم والكره والفصاحة والعزة والكسل) وهذا النوع يذكر الموصوف يقصد الصفة التي تنتشر وراءه ومعيار كناية الصفة أن يذكر الموصوف ويقصد الصفة التي تنتشر وراءه ومعيار كناية الصفة أن يذكر الموصوف وليس هو المقصود ولا نذكر الصفة المرادة بل نذكر ألفاظ صفات أخرى إنتقل منها المراد. 1

ب- عن الموصوف: وهي الكناية التي يطلب بها الموصوف نفسه، وشرطها أن تكون الكناية مختصة بالمكنى عنه لا تتعداه، وذلك لكي يحصل الإنتقال منها إليه في مثل ذلك "قاتلت ملك الغابة" كناية عن الأسد.<sup>2</sup>

**ج** عن النسبة: وهي أن يصرح بالصفة والموصوف ولا يصرح بالنسبة التي بينها ولكن يذكر مكانها نسبة أخرى تدل عليها كقوله تعالى " ولمن خاف مقام ربه جنتان". <sup>3</sup>

#### 3- أسباب الكناية:

أحدهما: التنبيه على عظم القدرة قوله تعالى "هو الذي خلقكم من نفس واحدة" كناية عن أدم.

<sup>1-</sup> فواز فتح الله، الراميني، البلسم الشافي في علوم البلاغة، دار الكتاب الجامعي العين، الإمارات العربية المتحدة، ط1، 2009، ص 106،107,

<sup>2-</sup> حميد أدم ثويني، البلاغة العربية (مفهوم والتطبيق)، دار المناهج للنشر والتوزيع، عمان، الأردن، ط1، 2007، ص 292.

<sup>3-</sup> سورة الرحمان، الآية 46.

<sup>4-</sup> سورة الأعراف، 189.

ثانيهم: فطنة المخاطب كقوله تعالى في قصة داوود لخصمان بغى بعضنا على بعض" فكنى داوود يخصم على لسان ملكين تعريضا".

ثالثهما: ترك اللفظ إلى ما هو أجمل منه قوله تعالى "إلا منحرفا لقتال أو متحيزا إلى فئة"<sup>2</sup> كنى بالتحيز عن الهزيمة.

رابعهم: أن يفحش ذكراهم عن السمع فيكنى عنه بما لا ينبو عنه الطبع لقوله تعالى في جواب قوم هود "إنا لا نراك في سفاهة" فكنى عن تكذيبهم بأحسن.

خامسهم: تحسين اللفظ كقوله تعالى: " وثيابك فطهر "كناية عن الطهارة.

سادسهم: قصد البلاغة كقوله تعالى" فما أصرهم على النار "5أي هم في التمثيل بمنزلة المتعجب منه بهذا التعجب.

سابعهم: قصد المبالغة في التشييع كقوله تعالى: "بل يداه مبسوطتان "6كناية عن الكرم والآية أفردت لتكون أبلغ من الجود.

ثامنهم: التنبيه على المصير لقوله تعالى: " تبت يدا أبي لهب وتب "<sup>7</sup>أي جهنمي مصيره إلى اللهب.

تاسعهم: قصد الاختصار لقوله تعالى:" لا بئس ما كانوا يفعلون" <sup>8</sup> أي فإن لم تأتوا بسورة مثله ولن تأتوا.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>– سورة ص، 22.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>- سورة الأنفال، 16.

<sup>3-</sup> سورة الأعراف، 66.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>- سورة المدثر، 4.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>- سورة البقرة، 175.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup>- سورة المائدة، 64.

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup>- سورة المسد، 01.

<sup>8-</sup> سورة المائدة، 79.

عاشرهم: أن يكون التصريح مما يستقبح ذكره لقوله تعالى:" لا تواعدوهن سرا" كناية عن حرمة العلاقات الغير شرعية.

#### 4- بلاغة الكناية:

الكناية كظهر من مظاهر البلاغة وغاية لا يصل إليها إلا من لطف طبعه وصفة قريحته والسر في بلاغتها أنها في صور كثيرة تعطيك الحقيقة مصحوبة بدليلها والقضية في طي برهانها.

ومن أسباب بلاغة الكناية أنها تضع لك المعاني في صور المحسوسات، ولا شك أن هذه خاصية الفنون فإن المصور إذ رسم لك صورة للأمل أو اليأس بهرك وجعلك ترى ما كنت تعجز عن التعبير عنه واضحا ملموسا.

ومن خواص الكناية: أنها تمكنك من أن تشفي غلتك من خصمك من غير أن تجعل له إليك سبيلا ودون أن تخدش وجه الأدب وهذا النوع يسمى بالتعريض.  $^2$ 

ومثاله قول النبي صلى الله عليه وسلم:" المسلم من سلم المسلمون من لسانه ويده" ومن مميزات الكناية أيضا التعبير عن القبيح بما تصيغ الأذان سماعه وأمثلة ذلك كثيرة جدا في القرأن الكريم وكلام العرب فقد كانوا لا يعبرون عما لا يحسن ذكره إلا بالكناية وكانوا لشدة نخوتهم يكنون عن المرأة (بالبيضة والشاة)، ومن بدائع الكنايات عند العرب:

ألا يا نخلة من ذات عرق

2- هاشمي - السيد أحمد، جواهر البلاغة (ضيط وتدقيق وتوثيق يوسف الصميلي د،ط المكتبة العصرية، بيروت، لبنان، ص 293.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>– سورة البقرة، 235.

<sup>3-</sup> الحديث النبوي الشريف، عن عبد الله بن عمر رضى الله عنهما عن النبي صلى الله عليه وسلم، رواه البخاري.

 $^{1}$ عليك ورحمة الله السلام

فإنه كنى بالنخلة عن المرأة التي يحبها.2

فمن أسباب بلاغتها قدرتها على تجسيم المعاني قي صور محسوسة تزخر بالحركة.

<sup>1-</sup> ورد البيت لا نسب عند البغدادي، عبد القادر بن عمر، خزانة الأدب ولب الباب، لسان العرب، تحقيق وشرح، عبد السلام، محمد هارون، مكتبة الخانجي القاهرة، ج1، ط4، سنة 1997م، ص 343.-

<sup>2-</sup> أحمد الهاشمي، جواهر البلاغة، ص 294.

(دراسة ميدانية

عن سورة النساء)

#### المبحث الأول- مدونة عن سورة النساء:

1- تعريفها: هذه السورة العظيمة من السور المدنية إلا أية واحدة نزلت مكية عام الفتح في عثمان بن طلحة الحجبي، وهي قوله تعالى:" إن الله يأمركم أن تؤذوا الأمانات إلى أهلها". 1

وهي من أواخر ما نزل من القرآن الكريم وأيضا من السبع الطوال في هذا الكتاب، عدد آياتها مائة وستة وسبعون (176)، تتكون من الأحزاب الثامن والتاسع والعاشر، نزلت بعد سورة الممتحنة، موقعها رقم(4) في القرآن الكريم من حيث الترتيب، افتتحت السورة بأسلوب النداء: "يا أيها النساء". 2

2- فضلها: روي في فضل هذه السورة ما أخرجه الحاكم في مستدركه عن عبد الله بن مسعود قال:" إن في سورة النساء لخمس آيات ما يسروني أن لي بها الدنيا وما فيها".

قوله تعالى:" إن الله لا يظلم مثال ذرة"،  $^3$  وقوله أيضا:" وإن تجتنبوا كبائر ما تنهون عنه"  $^4$ وقوله أيضا:"إن الله لا يغفر أن يشرك به $^3$ وقوله أيضا:" ولو أنهم إذا ظلموا أنفسهم".  $^3$ 

3 سبب تسميتها: السورة جمعت أحكاما كثيرة تتعلق بأمور النساء وفصلت فيها القول من أهمها وأبرزها: إثبات حقهن في الإرث ولذلك أطلق عليها "سورة النساء الكبرى" في مقابلة "سورة النساء الصغرى" التي عرفت في القرآن بسورة الطلاق $^{7}$ 

4- **مواضيع السورة:** هي سورة مليئة بالأحكام الشرعية التي تنظم الشؤون الداخلية والخارجية للمسلمين وهي تعني بجانب التشريع كما هو الحال في السور المدنية، وقد تحدثت

<sup>1-</sup> سورة النساء ·58.

<sup>-2</sup> سورة النساء، 1.

<sup>40</sup>، سورة النساء -3

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>- سورة النساء، 31.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>- سورة النساء، 48.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup>- سورة النساء، 64.

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup>- محمد على-صفوة التفاسير، دار القران الكريم، بيروت، ط4، د،ط، 1402هـ، 1982م، ص 257.

السورة الكريمة عن أمور هامة متعلقة بالنساء والأسرة فمعظم الأحكام التي وردت فيها كانت تبحث حول موضوع النساء. 1

المبحث الثاني - جدول توضيحي عن الكناية و بلاغتها في القرآن الكريم:

| شرحها و بلاغتها                    | نوعها    | استخراج              | رقم   | الآية القرآنية                                |
|------------------------------------|----------|----------------------|-------|-----------------------------------------------|
|                                    |          | الكناية              | الآية |                                               |
| أي أن للإبن من الميراث نصيب، و     | كناية عن | لِلذَّكَرِ مِثْلُ    | 11    | قال الله تعالى:                               |
| بلاغتها تكمن في أنها أوضحت الأقسام | موصوف    | حَظِّ الْأُنثَيَيْنِ |       | ﴿يُوصِيكُمُ اللَّهُ فِي                       |
| التي تعطي للإبن الحق.              |          |                      |       | أَوْلَادِكُمْ طِلِلذَّكَرِ مِثْلُ حَظِّ       |
|                                    |          |                      |       | الْأَنْتَيَيْنِ } فَإِن كُنَّ نِسَاءً         |
|                                    |          |                      |       | فَوْقَ اثْنَتَيْنِ فَلَهُنَّ ثُلُثًا مَا      |
|                                    |          |                      |       | تَرَكَ سِوَإِن كَانَتْ وَاحِدَةً              |
|                                    |          |                      |       | فَلَهَا النِّصْفُ وَوَلِأَبُوَيْهِ لِكُلِّ    |
|                                    |          |                      |       | وَاحِدٍ مِّنْهُمَا السُّدُسُ مِمَّا           |
|                                    |          |                      |       | تَرَكَ إِن كَانَ لَهُ وَلَدٌ وَفَإِن          |
|                                    |          |                      |       | لَّمْ يَكُن لَّهُ وَلَدٌ وَوَرِثَهُ أَبَوَاهُ |
|                                    |          |                      |       | فَلِأُمِّهِ النُّائُثُ وَفَإِن كَانَ لَهُ     |
|                                    |          |                      |       | إِخْوَةٌ فَلِأُمِّهِ السُّدُسُ ء مِن          |
|                                    |          |                      |       | بَعْدِ وَصِيَّةٍ يُوصِي بِهَا أَوْ            |
|                                    |          |                      |       | دَيْنٍ ۗ آبَاؤُكُمْ وَأَبْنَاؤُكُمْ لَا       |
|                                    |          |                      |       | تَدْرُونَ أَيُّهُمْ أَقْرَبُ لَكُمْ           |
|                                    |          |                      |       | نَفْعًا جَفَرِيضَةً مِّنَ اللَّهِ ﴿ إِنَّ     |
|                                    |          |                      |       | اللَّهَ كَانَ عَلِيمًا حَكِيمًا               |
|                                    |          |                      |       |                                               |

 $<sup>^{-1}</sup>$ محمد علي، صفوة التفاسير، دار القرآن الكريم، بيروت، الطبعة  $^{+1}$  د ط $^{-1}$  ه،  $^{-1}$  محمد علي، صفوة التفاسير، دار القرآن الكريم، بيروت، الطبعة  $^{-1}$ 

| أي أن الفاحشة لون من ألوان الآفات التي      | كناية عن  | وَاللَّاتِي يَأْتِينَ  | 15 | وَاللَّاتِي يَأْتِينَ الْفَاحِشَةَ           |
|---------------------------------------------|-----------|------------------------|----|----------------------------------------------|
| تسبب الأمراض و بلاغتها أن الزنا من          | موصوف     | الْفَاحِشَةَ           |    | مِن نِسَائِكُمْ فَاسْتَشْهِدُوا              |
| السيئات عند الله                            |           |                        |    | عَلَيْهِنَّ أَرْبَعَةً مِّنكُمْ ﴿فَإِن       |
|                                             |           |                        |    | شَهِدُوا فَأَمْسِكُوهُنَّ فِي                |
|                                             |           |                        |    | الْبُيُوتِ حَتَّىٰ يَتَوَفَّاهُنَّ           |
|                                             |           |                        |    | الْمَوْتُ أَوْ يَجْعَلَ اللَّهُ لَهُنَّ      |
|                                             |           |                        |    | سَبِيلً                                      |
| الإمساك عن الظلم و التعدي لإن المهر         | كناية عن  | آتَيْتُمْ إِحْدَاهُنَّ | 20 | وَإِنْ أَرَدتُمُ اسْتِبْدَالَ زَوْجٍ         |
| مهما كان ثمنه من حق المرأة و قد عبر         | صفة       | قِنطَارًا              |    | مَّكَانَ زَوْجٍ وَآتَيْتُمْ إِحْدَاهُنَّ     |
| عن الثمن مثل عنه بالقنطار إشارة الى         |           |                        |    | قِنطَارًا فَلَا تَأْخُذُوا مِنْهُ            |
| حرمة مس المهر                               |           |                        |    | شَيْئًا ءَ أَتَأْخُذُونَهُ بُهْتَانًا        |
|                                             |           |                        |    | وَإِثْمًا مُّبِينًا                          |
| الإفضاء إلى الشيء؛ لأنه عبارة عن            | كناية عن  | ﴿وَقَدْ أَفْضَى        | 21 | قال الله تعالى :﴿وَكَنْفَ                    |
| المباشرة له، والذي عنى الإفضاء في هذا       | صفة و     | بَعْضُكُمْ إِلَى       |    | تَأْخُذُونَهُ وَقَدْ أَفْضَى                 |
| الموضع هو الجماع، وهذا أسلوب حضاري          | ھي        | بَعْضٍ                 |    | بَعْضُكُمْ إِلَى بَعْضٍ                      |
| مهذب، فالكناية هنا بارزة حيث تطرح           | (الحياء)  |                        |    | وَأَخَذْنَ مِنْكُمْ مِيثَاقًا                |
| مضامينها طرحاً فذًّا فيه القيم الفنية،      |           |                        |    | غَلِيطًا﴾                                    |
| والجمالية، وفيه الطرفة، والحشمة.            |           |                        |    |                                              |
|                                             |           |                        |    |                                              |
| فقد جاء معنى الكناية في قوله :﴿اللَّاتِي    | كناية عن  | ﴿اللَّاتِي             | 23 | ﴿ حُرِّمَتْ عَلَيْكُمْ أُمَّهَاتُكُمْ        |
| دَخَلْتُمْ بِهِنَّ ﴾ عن الجماع كما تقدم، أو | موصوف     | دَخَلْتُمْ بِهِنَّ ﴾   |    | وَبِنَاثُكُمْ وَأَخَوَاثُكُمْ وَعَمَّاثُكُمْ |
| الخلوة. و بالاغتها أن الكناية تتم عن الخلق  | و هي      |                        |    | وَخَالَاتُكُمْ وَبَنَاتُ الْأَخِ             |
| الرفيع تميز به الأسلوب القرآني              | (الزوجات) |                        |    | وَبَنَاتُ الْأُخْتِ وَأُمَّهَاتُكُمُ         |

| من زوجات الأبناء من الأب و الأم        | كناية عن | حَلَائِلُ أَبْنَائِكُمُ |    | اللَّاتِي أَرْضَعْنَكُمْ وَأَخَوَاتُكُمْ    |
|----------------------------------------|----------|-------------------------|----|---------------------------------------------|
|                                        | موصوف    |                         |    | مِنَ الرَّضَاعَةِ وَأُمَّهَاتُ              |
|                                        |          |                         |    | نِسَائِكُمْ وَرَبَائِبُكُمُ اللَّاتِي       |
|                                        |          |                         |    | فِي حُجُورِكُمْ مِنْ نِسَائِكُمُ            |
|                                        |          |                         |    | اللَّاتِي دَخَلْتُمْ بِهِنَّ فَإِنْ لَمْ    |
|                                        |          |                         |    | تَكُونُوا دَخَلْتُمْ بِهِنَّ فَلَا          |
|                                        |          |                         |    | جُنَاحَ عَلَيْكُمْ وَحَلَائِلُ              |
|                                        |          |                         |    | أَبْنَائِكُمُ الَّذِينَ مِنْ                |
|                                        |          |                         |    | أَصْلَابِكُمْ وَأَنْ تَجْمَعُوا بَيْنَ      |
|                                        |          |                         |    | الْأُخْتَيْنِ إِلَّا مَا قَدْ سَلَفَ        |
|                                        |          |                         |    | إِنَّ اللَّهَ كَانَ غَفُورًا رَحِيمًا       |
|                                        |          |                         |    | *                                           |
| عما يجري بين الرجال من إتباع اللذة فلا | كناية عن | فَمَا اسْتَمْتَعْتُمْ   | 24 | ﴿وَالْمُحْصَنَاتُ مِنَ النِّسَاءِ           |
| أحسن و لا أجمل من كناية الله تعالى.    | موصوف    | بِهِ مِنْهُنَّ          |    | إِلَّا مَا مَلَكَتُ أَيْمَانُكُمْ           |
|                                        |          |                         |    | كِتَابَ اللَّهِ عَلَيْكُمْ وَأُحِلَّ        |
|                                        |          |                         |    | لَكُمْ مَا وَرَاءَ ذَلِكُمْ أَنْ            |
|                                        |          |                         |    | تَبْتَغُوا بِأَمْوَالِكُمْ مُحْصِنِينَ      |
|                                        |          |                         |    | غَيْرَ مُسَافِحِينَ فَمَا                   |
|                                        |          |                         |    | اسْتَمْتَعْتُمْ بِهِ مِنْهُنَّ فَأَتُوهُنَّ |
|                                        |          |                         |    | أُجُورَهُنَّ فَرِيضَةً وَلَا جُنَاحَ        |
|                                        |          |                         |    | عَلَيْكُمْ فِيمَا تَرَاضَيْتُمْ بِهِ        |
|                                        |          |                         |    | مِنْ بَعْدِ الْفَرِيضَةِ إِنَّ اللَّهَ      |
|                                        |          |                         |    | كَانَ عَلِيمًا حَكِيمًا ﴾                   |
| و هي الخوف من الوقوع في الحرام لم خاف  | كناية عن | ذُلِكَ لِمَنْ           | 25 | وَمَن لَّمْ يَسْتَطِعْ مِنكُمْ              |
| على نفسه الوقوع في الزنا.              | صفة      | خَشِيَ الْعَنَتَ        |    | طَوْلًا أَن يَنكِحَ                         |

|  | مِنكُمْ ۽ وَأَن     | الْمُحْصَنَاتِ الْمُؤْمِنَاتِ         |
|--|---------------------|---------------------------------------|
|  | تَصْبِرُوا خَيْرٌ   | فَمِن مَّا مَلَكَتْ أَيْمَانُكُم      |
|  | لَّكُمْ ﴿ وَاللَّهُ | مِّن فَتَيَاتِكُمُ الْمُؤْمِنَاتِ ج   |
|  | غَفُورٌ رَّحِيمٌ    | وَاللَّهُ أَعْلَمُ بِإِيمَانِكُم جَ   |
|  |                     | بَعْضُكُم مِّن بَعْضِ ج               |
|  |                     | فَانكِحُوهُنَّ بِإِذْنِ أَهْلِهِنَّ   |
|  |                     | وَآتُوهُنَّ أُجُورَهُنَّ              |
|  |                     | بِالْمَعْرُوفِ مُحْصَنَاتٍ            |
|  |                     | غَيْرَ مُسَافِحَاتٍ وَلَا             |
|  |                     | مُتَّخِذَاتِ أَخْدَانَ ءَ فَإِذَا     |
|  |                     | أُحْصِنَّ فَإِنْ أَتَيْنَ بِفَاحِشَةٍ |
|  |                     | فَعَلَيْهِنَّ نِصْفُ مَا عَلَى        |
|  |                     | الْمُحْصَنَاتِ مِنَ الْعَذَابِ ع      |
|  |                     | ذَٰلِكَ لِمَنْ خَشِيَ الْعَنَتَ       |
|  |                     | مِنكُمْ ، وَأَن تَصْبِرُوا خَيْرٌ     |
|  |                     | لَّكُمْ ﴿ وَاللَّهُ غَفُورٌ رَّحِيمٌ  |
|  |                     | 1                                     |

| الخروج عن الإستقامة والإعتدال، وظهور     | كناية عن      | ﴿ وَاللَّاتِي               | 34 | ﴿الرِّجَالُ قَوَّامُونَ عَلَى           |
|------------------------------------------|---------------|-----------------------------|----|-----------------------------------------|
| المخالفة، والعناد، وكانت المقارنة بالنشز | صفة و         | تَخَافُونَ                  |    | النِّسَاءِ بِمَا فَضَّلَ اللَّهُ        |
| من الأرض وهو المكان المرتفع أن التعالي   | هي التمرد     | <u>ڹٛۺؙۅڒؘۿؙڹ</u> ؘٞٛۘ      |    | بَعْضَهُمْ عَلَى بَعْضِ وَبِمَا         |
| على الآخر موجب لفساد العلاقة، وقد بين    | و             | (0 33                       |    | أَنْفَقُوا مِنْ أَمْوَالِهِمْ           |
| الله تعالى أن النشوز مذموم في الرجل      | (العصيان)     |                             |    | فَالصَّالِحَاتُ قَانِتَاتٌ              |
| كذلك.                                    | (0" )         |                             |    | حَافِظَاتٌ لِلْغَيْبِ بِمَا حَفِظَ      |
|                                          |               |                             |    | اللَّهُ وَاللَّاتِي تَخَافُونَ          |
|                                          |               |                             |    | نُشُوزَهُنَّ فَعِظُوهُنَّ               |
|                                          |               |                             |    | وَاهْجُرُوهُنَّ فِي الْمَضَاجِع         |
|                                          |               |                             |    | وَاصْرِبُوهُنَّ فَإِنْ أَطَعْنَكُمْ     |
|                                          |               |                             |    | فَلَا تَبْغُوا عَلَيْهِنَّ سَبِيلًا     |
| وهذا أسلوب حضاري، ومهذب، كما ذكرنا       | كناية عن      | <u></u><br>ۅؘٛٳۿ۫ڿؙۯؙۅۿؙڹۜٞ |    | إِنَّ اللَّهَ كَانَ عَلِيًّا كَبِيرًا ﴾ |
| سابقاً                                   |               | ,<br>a                      |    |                                         |
|                                          |               | ري المصاجِع                 |    |                                         |
| و هو ضرب من العقاب للزوجة.               | هي<br>(۱۱ ۱۵) | ***                         |    |                                         |
|                                          | (الجماع)      |                             |    |                                         |
|                                          |               |                             |    |                                         |
|                                          |               |                             |    |                                         |
|                                          |               |                             |    |                                         |
|                                          |               |                             |    |                                         |
|                                          |               |                             |    |                                         |
|                                          |               |                             |    |                                         |
|                                          |               |                             |    |                                         |
|                                          |               |                             |    |                                         |

| المداومة على المعاصي وإستحواذ الخطيئة   | كناية عن  | ﴿وَمَنْ يَكُنِ     | 38 | ﴿وَالَّذِينَ يُنْفِقُونَ أَمْوَالَهُمْ    |
|-----------------------------------------|-----------|--------------------|----|-------------------------------------------|
| على الإنسان؛ لإشتماله على القبائح،      | صفة و     | الشَّيْطَانُ لَهُ  |    | رِئَاءَ النَّاسِ وَلَا يُؤْمِنُونَ        |
| والقرين هو التابع اللازم للإنسان، فكلما | هي        | قَرِينًا فَسَاءَ   |    | بِاللَّهِ وَلَا بِالْيَوْمِ الْأَخِرِ     |
| لزمه إزداد تأثُّره به، وأخذه منه، وماذا | (الخضوع   | قَرِينًا﴾          |    | وَمَنْ يَكُنِ الشَّيْطَانُ لَهُ           |
| يرتجى ممن قرنيه الشيطان غير كثرة        | لسيطرة    |                    |    | قَرِينًا فَسَاءَ قَرِينًا ﴾               |
| التعمق في المعاصي بحيث لا ترى له قرب    | الشيطان)  |                    |    |                                           |
| هداية، ولا تأمل فيه خيرا                |           |                    |    |                                           |
|                                         |           |                    |    |                                           |
|                                         |           |                    |    |                                           |
|                                         |           |                    |    |                                           |
|                                         |           |                    |    |                                           |
| الدقة في الوزن والحساب، وقيام العدل في  | كناية عن  | ﴿إِنَّ اللَّهَ لَا | 40 | ﴿إِنَّ اللَّهَ لَا يَظْلِمُ مِثْقَالَ     |
| أدق الأمور، وعدم خفاء الأمور الهينة على | صفة       | يَظْلِمُ مِثْقَالَ |    | ذَرَّةٍ وَإِنْ تَكُ حَسَنَةً              |
| الله، فالله سبحانه ليس في حاجة لأن يظلم | (العدالة  | ۮؘڗؖۊؚؚۘ           |    | يُضَاعِفْهَا وَيُؤْتِ مِنْ لَدُنْهُ       |
| عباده، وقد جاءت الكلمة لبيان أن الله لا | المطلقة.) |                    |    | أَجْرًا عَظِيمًا ﴾                        |
| يريد أن يظلم، وأنه، سبحانه، لا يقع منه  |           |                    |    |                                           |
| الظلم سهواً أو قصوراً فهو محصٍ لأدق     |           |                    |    |                                           |
| الأمور، وهذا ما بينته الآية الكريمة.    |           |                    |    |                                           |
|                                         |           |                    |    |                                           |
| .1 (11) 1"                              | . 71.0    | ما الله الله الله  | 42 | ار ما |
| شدة الندم، والخوف من عقاب الله، وبيان   | كناية عن  | ﴿ثُسَوَّى بِهِمُ   | 42 | ﴿ يَوْمَئِذٍ يَوَدُ الَّذِينَ كَفَرُوا    |
| الخسران، وظهوره الأصحاب الموبقات،       | صفة       | الْأَرْضُ﴾         |    | وَعَصَوُا الرَّسُولَ لَوْ تُسَوَّى        |
| وتسوى بهم الأرض يعني خفاؤهم بعد         | (تمني     |                    |    | بِهِمُ الْأَرْضُ وَلَا يَكْتُمُونَ        |
| ظهور، وصغارهم بعد علوهم وتكبرهم، وذلك   | الإختفاء) |                    |    | اللَّهَ حَدِيثًا﴾                         |
| بعد أن وجدوا أنهم لا حول لهم ولا قوة،   |           |                    |    |                                           |
| وجيء بهم ليفتضحوا على رؤوس الأشهاد،     |           |                    |    |                                           |

| فتمنوا لأنفسهم أن تسيخ بهم الأرض.                        |           |                    |     |                                         |
|----------------------------------------------------------|-----------|--------------------|-----|-----------------------------------------|
| المكان المنخفض من الأرض، وذكر عما                        | كناية عن  | هِمِنَ             | 43  | ﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آَمَنُوا لَا   |
| يستهجن ذكره فكنى عنه بمكانه، وهو كناية                   | صفة       | الْغَائِطِ﴾        |     | تَقْرَبُوا الصَّلَاةَ وَأَنْتُمْ        |
| عن الحدث، جرياً على عادة العرب، وهي                      |           |                    |     | سُكَارَى حَتَّى تَعْلَمُوا مَا          |
| أن الإنسان منهم إذا أراد قضاء حاجة قصد                   |           |                    |     | تَقُولُونَ وَلَا جُنُبًا إِلَّا         |
| مكانًا منخفضًا من الأرض وقضى حاجته                       |           |                    |     | عَابِرِي سَبِيلٍ حَتَّى                 |
| فيه.                                                     |           |                    |     | تَغْتَسِلُوا وَإِنْ كُنْتُمْ مَرْضَى    |
| المواقعة، وقد دلت عليه القرينة، والإعراض                 | كناية عن  | ﴿لاَمَسْتُمُ       |     | أَوْ عَلَى سَفَرِ أَوْ جَاءَ أَحَدٌ     |
| عنه لصرف الذهن عن تصوره، وقد ضربت                        | صفة و     | النِّسَاء﴾         |     | مِنْكُمْ مِنَ الْغَائِطِ أَوْ           |
| الآية ﴿مِن الْغَائِطِ أَوْ لاَمَسْتُمُ النِّسَاء ﴾ مثلين | ھي        |                    |     | لَامَسْتُمُ النِّسَاءَ فَلَمْ تَجِدُوا  |
| لما يُعف عن ذكره، وهو قضاء الحاجة                        | (الجماع)  |                    |     | مَاءً فَتَيَمَّمُوا صَعِيدًا طَيِّبًا   |
| والجماع؛ لأن ذهن الإنسان يتصور الكلام                    |           |                    |     | فَامْسَحُوا بِوُجُوهِكُمْ وَأَيْدِيكُمْ |
| الذي يسمعه، وطائر الخيال يلقي في روعه                    |           |                    |     | إِنَّ اللَّهَ كَانَ عَفُوًا غَفُورًا﴾   |
| صور المعاني فكان من الأجدر الإعراض                       |           |                    |     |                                         |
| عن المعنى الأصلي.                                        |           |                    |     |                                         |
|                                                          |           |                    |     |                                         |
|                                                          |           |                    | 4.4 |                                         |
| ميلهم إلى الضلال، وانصرافهم عن الهداية                   | كناية عن  | ﴿الَّذِينَ أُوتُوا | 44  | ﴿ أَلَمْ تَرَ إِلَى الَّذِينَ أُوتُوا   |
| تعمُّداً لا جهلاً، والمعنى أن ضلالهم برغبة               | موصوف،    | *                  |     | نَصِيبًا مِنَ الْكِتَابِ                |
| منهم لا بقهر أو جبر أجهل، وأي شيء                        | (اليهود.) |                    |     | يَشْتَرُونَ الضَّلَالَةَ                |
| يرجو من يشتري الضلالة، وينفق ماله                        |           |                    |     | وَيُرِيدُونَ أَنْ تَضِلُوا              |
| وسعيه و فكره فيها؟ وهي كناية عن إيغالهم                  |           |                    |     | الْمَّبِيلَ﴾                            |
| في غيهم، ولا يوجد تعبير أبعد من هذا                      |           |                    |     |                                         |
| التعبير في البعد عن الهدى والرشد،                        |           |                    |     |                                         |

| c                                        |          |                    |    |                                        |
|------------------------------------------|----------|--------------------|----|----------------------------------------|
| ومقتضى ذلك اليأس من هدايتهم، وإنما       |          |                    |    |                                        |
| تطلب الهداية لمن يطلبها لا من يزيغ عنها. |          |                    |    |                                        |
| الشح والبخل إذا ملكوا فكيف بهم وهم لا    | كناية عن | ﴿ سَمِعْنَا        | 46 | ﴿مِنَ الَّذِينَ هَادُوا يُحَرِّفُونَ   |
| يملكون شيئاً، وحالهم هو العجز والإفتقار؟ | صفة      | وعصينا             |    | الْكَلِمَ عَنْ مَوَاضِعِهِ             |
| ويستفاد من الآية أن لا يعول العبد على    | (الموت)  | وَاسْمَعْ غَيْرَ ﴾ |    | وَيَقُولُونَ سَمِعْنَا وَعَصَيْنَا     |
| العبد؛ لأنه تعويل العاجز على العاجز.     |          |                    |    | وَاسْمَعْ غَيْرَ مُسْمَعِ              |
|                                          |          |                    |    |                                        |
|                                          |          |                    |    |                                        |
| وقوع العذاب وإنقضاء وقت التوبة و         | كناية عن | ﴿نَطْمِسَ          | 47 | ﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ أُوتُوا       |
| الرجوع، وذلك لإستحكام العناد والمكابرة،  | صفة      | ۇ <u>ج</u> ُوھًا﴾  |    | الْكِتَابَ آمِنُوا بِمَا نَزَّلْنَا    |
| وأن الإمهال من الله لهم وهم لا ترجى منهم |          |                    |    | مُصَدِّقًا لِمَا مَعَكُمْ مِنْ قَبْلِ  |
| توبة أو هداية لا معنى له، فيكون وقوع     |          |                    |    | أَنْ نَطْمِسَ وُجُوهًا فَنَرُدَّهَا    |
| العذاب أجدر ليكونوا عبرة لغيرهم، وقد جاء |          |                    |    | عَلَى أَدْبَارِهَا أَوْ نَلْعَنَهُمْ   |
| طمس الوجوه أن الوجه علامة الإنسان        |          |                    |    | كَمَا لَعَنَّا أَصْحَابَ السَّبْتِ     |
| فيكون طمسه خروجه عن الكرامة التي كرم     |          |                    |    | وَكَانَ أَمْرُ اللَّهِ مَفْعُولًا﴾     |
| بها الله عباده من بني البشر، فلا يكون    |          |                    |    |                                        |
| هؤلاء على حد الإنسانية، وإنما مسوخ على   |          |                    |    |                                        |
| صورة الحيوانات المستكرهة من القردة،      |          |                    |    |                                        |
| والخنازير وهي الحيوانات التي هي محل      |          |                    |    |                                        |
| إستقباح وتحقير ؛ لأن من الحيوان ما يمدح  |          |                    |    |                                        |
| وما يستحسن كالأسد والخيلإلخ. و فيها      |          |                    |    |                                        |
| تشويه لمحاسن الإنسان.                    |          |                    |    |                                        |
| لا ينقصون من أعمالهم بقدر الفتيل، الخيط  | كناية عن | فَتِيلًا           | 49 | أَلَمْ تَرَ إِلَى الَّذِينَ يُزَكُّونَ |
| في شق النواة.                            |          |                    |    | أَنفُسَهُم جَبَلِ اللَّهُ يُزَكِّي     |
| - <del>-</del>                           |          |                    |    | مَن يَشَاءُ وَلَا يُظْلَمُونَ          |
|                                          |          |                    |    | فَتِيلًا                               |
|                                          |          |                    |    |                                        |

| فقد حسد الكفار الرسول على النبوة و        | كناية عن | يَحْسُدُونَ          | 54 | أَمْ يَحْسُدُونَ النَّاسَ عَلَىٰ             |
|-------------------------------------------|----------|----------------------|----|----------------------------------------------|
| الصحابة على العز و البلاغة أن النبي       | موصوف    | النَّاسَ             |    | مَا آتَاهُمُ اللَّهُ مِن فَضْلِهِ اللهِ      |
|                                           |          | العاش                |    | ,                                            |
| شرفهم بين الأمم.                          | الصحابة  |                      |    | فَقَدْ آتَيْنَا آلَ إِبْرَاهِيمَ             |
|                                           |          |                      |    | الْكِتَابَ وَالْحِكْمَةَ وَآتَيْنَاهُم       |
|                                           |          |                      |    | مُّلْكًا عَظِيمًا                            |
| أي أن الناس المسعرة لهم عقوبة على         | كناية عن | وَكَفَىٰ بِجَهَنَّمَ | 55 | (فَمِنْهُم مَّنْ آمَنَ بِهِ                  |
| كفرهم.                                    | صفة.     | سَعِيرًا             |    | وَمِنْهُم مَّن صَدَّ عَنْهُ ج                |
|                                           |          |                      |    | وَكَفَىٰ بِجَهَنَّمَ سَعِيرًا                |
| النعيم وبُعد الشقاء، فيما غيرهم يقاسي شدة | كناية عن | ﴿وَنُدْخِلُهُمْ      | 57 | ﴿وَالَّذِينَ آمَنُوا وَعَمِلُوا              |
| الأهوال، ويلاقي العّذاب، وأن غيرهم يلفحه  | نسبة.    | ظِلًّا ظَلِيلًا﴾     |    | الصَّالِحَاتِ سَنُدْخِلُهُمْ                 |
| حر الشمس؛ لأن الظل مقابل الشمس ولهب       |          |                      |    | جَنَّاتٍ تَجْرِي مِنْ تَحْتِهَا              |
| النار، والإستعمال لا يكون، فقط، مقابل     |          |                      |    | الْأَنْهَارُ خَالِدِينَ فِيهَا أَبَدًا       |
| الشمس؛ بل والأمن مقابل الخوف، وقد         |          |                      |    | لَهُمْ فِيهَا أَزْوَاجٌ مُطَهَّرَةٌ          |
| إستوحي هذا المعنى من صورة حسية            |          |                      |    | وَنُدْخِلُهُمْ ظِلَّا ظَلِيلًا﴾              |
| متقابلة هي الظل، وما يقابله من لهب        |          |                      |    |                                              |
| الشمس.                                    |          |                      |    |                                              |
| وقوع الخلاف، والتنازع، والشجار هو         | كناية عن | ﴿شَجَرَ              | 65 | ﴿فَلَا وَرَبِّكَ لَا يُؤْمِنُونَ             |
| الإشتباك بين الأمور والتداخل بينها،       | صفة.     | بَيْنَهُمْ           |    | حَتَّى يُحَكِّمُوكَ فِيمَا شَجَرَ            |
| والأصل فيها الشجر، وتداخل أغصانه          |          |                      |    | بَيْنَهُمْ ثُمَّ لَا يَجِدُوا فِي            |
| وتشاجرها، وقد إستعمل للخصومة لما فيها     |          |                      |    | أَنْفُسِهِمْ حَرَجًا مِمَّا قَضَيْتَ         |
| من تشابك الأيدي فسمي لذلك شجاراً          |          |                      |    | وَيُسَلِّمُوا تَسْلِيمًا ﴾                   |
| لمشابهة بينهما.                           |          |                      |    |                                              |
| أي من يعمل بما أمر به الله الرسول و       | كناية عن | وَمَن يُطِعِ         | 69 | وَمَن يُطِعِ اللَّهَ وَالرَّسُولَ            |
| يجتنب ما نهو عنه كسبوا طاعة الله.         | نسبة.    | اللَّهَ وَالرَّسُولَ |    | فَأُولَٰئِكَ مَعَ الَّذِينَ أَنْعَمَ اللَّهُ |
|                                           |          |                      |    | عَلَيْهِم مِّنَ النَّبِيِّينَ                |

|                                              |          |                       |    | وَالصِّدِيقِينَ وَالشُّهَدَاءِ             |
|----------------------------------------------|----------|-----------------------|----|--------------------------------------------|
|                                              |          |                       |    | وَالصَّالِحِينَ ۽ وَحَسُنَ                 |
|                                              |          |                       |    | أُولَٰئِكَ رَفِيقًا                        |
| الزهد في الدنيا والرغبة في الآخرة، و معناه   | كناية عن | ﴿يَشْرُونَ            | 74 | ﴿فَلْيُقَاتِلْ فِي سَبِيلِ اللَّهِ         |
| الإستهانة بأمر الدنيا ومتعها؛ نظراً لزوالها، | صفة.     | الْحَيَاةَ الدُّنْيَا |    | الَّذِينَ يَشْرُونَ الْحَيَاةَ الدُّنْيَا  |
| ومعنى يشتري (يبيع)، وهي كناية عن             |          | بِالْأَخِرَةِ﴾        |    | بِالْأَخِرَةِ وَمَنْ يُقَاتِلْ فِي         |
| المتاجرة؛ لأن البيع والشراء في التجارة،      |          |                       |    | سَبِيلِ اللَّهِ فَيُقْتَلُ أَوْ يَغْلِبُ   |
| ومعناها أن حياة الإنسان لها ثمن؛ فإما        |          |                       |    | فَسَوْفَ نُؤْتِيهِ أَجْرًا                 |
| يشترى بها ما رخص، أو يشتري بها ما غلا        |          |                       |    | عَظِيمًا﴾                                  |
| ثمنه.                                        |          |                       |    |                                            |
| الفتيل (السحاة التي في شق النواة، وما يفتل   | كناية عن | ﴿وَلَا تُظْلَمُونَ    | 77 | ﴿أَلَمْ تَرَ إِلَى الَّذِينَ قِيلَ         |
| بين الأصابع من الوسخ)، ومعناه أنهم لا        | صفة (ترك | فَتِيلًا﴾             |    | لَهُمْ كُفُّوا أَيْدِيَكُمْ وَأَقِيمُوا    |
| ينقصون أخس الأمور، وأبخسها عند               | القتال.) |                       |    | الصَّلَاةَ وَأَتُوا الزَّكَاةَ فَلَمَّا    |
| الحساب، ولا يقع ذلك لا عن سهو ولا            |          |                       |    | كُتِبَ عَلَيْهِمُ الْقِتَالُ إِذَا         |
| قصور، فكيف بالأمور العظيمة، وقد فسر          |          |                       |    | فَرِيقٌ مِنْهُمْ يَخْشَوْنَ النَّاسَ       |
| بعضهم (فتيلاً) بما ينتج من فرك اليدين من     |          |                       |    | كَخَشْيَةِ اللَّهِ أَوْ أَشَدَّ خَشْيَةً   |
| الوسخ وغيره؛ وذلك أن يحاسب خلقه              |          |                       |    | وَقَالُوا رَبَّنَا لِمَ كَتَبْتَ عَلَيْنَا |
| بموازين لا يقع فيها الخطأ أو الزيادة أو      |          |                       |    | الْقِتَالَ لَوْلَا أَخَّرْتَنَا إِلَى      |
| لنقص حتى فيما إعتاد الإنسان على تحقيره       |          |                       |    | أَجَلٍ قَرِيبٍ قُلْ مَتَاعُ الدُّنْيَا     |
| وإهماله.                                     |          |                       |    | قَلِيلٌ وَالْأَخِرَةُ خَيْرٌ لِمَنِ        |
|                                              |          |                       |    | اتَّقَى وَلَا تُظْلَمُونَ فَتِيلًا ﴾       |
| عدم إمتناع أحد من الموت لأي سبب كان،         | كناية عن | ﴿أَيْنَمَا تَكُونُواْ | 78 | ﴿أَيْنَمَا تَكُونُوا يُدْرِكُكُمُ          |
| وأن الأسباب المادية لا تؤخر الموت؛ لأن       | صفة      | ؽؙۮڔؚػػؙؙؙؙؙؙؖٛؗٛ     |    | الْمَوْتُ وَلَوْ كُنْتُمْ فِي بُرُوجٍ      |
| يقع بأجله. والبروج المشيدة تمتنع على         | حتمية    | الْمَوْتُ وَلَوْ      |    | مُشَيَّدةٍ وَإِنْ تُصِبْهُمْ حَسَنَةٌ      |
| الأسباب المادية؛ لأنها مادية، أما قدرة الله  | (وقوع    | كُنتُمْ فِي بُرُوجِ   |    | يَقُولُوا هَذِهِ مِنْ عِنْدِ اللَّهِ       |

| وقدرة رسله الموكلين فإنها نافذة؛ لأنها لا | الموت.)   | مُّشَيَّدَةٍ      |    | وَإِنْ تُصِبْهُمْ سَيِّئَةٌ يَقُولُوا        |
|-------------------------------------------|-----------|-------------------|----|----------------------------------------------|
| تخضع للمقاييس المادية.                    | `         |                   |    | هَٰذِهِ مِنْ عِنْدِكَ قُلْ كُلُّ             |
|                                           |           |                   |    | مِنْ عِنْدِ اللَّهِ فَمَالِ هَؤُلَاءِ        |
|                                           |           |                   |    | الْقَوْمِ لَا يَكَادُونَ يَفْقَهُونَ         |
|                                           |           |                   |    | حَدِيثًا﴾                                    |
| نبط الماء: نبع، ومعناه أنهم يستخرجونه من  | كناية عن  | ﴿يَسْتَنبِطُونَهُ | 83 | ﴿وَإِذَا جَاءَهُمْ أَمْرٌ مِنَ               |
| مخابئهِ ومضانه الخفية عن سواهم؛ لأنهم     | موصوف     | مِنْهُمْ﴾         |    | الْأَمْنِ أَوِ الْخَوْفِ أَذَاعُوا           |
| إمتازوا على غيرهم بالنبوغ والفهم، وقد     | أهل       |                   |    | بِهِ وَلَوْ رَدُّوهُ إِلَى الرَّسُولِ        |
| خص قوماً بذلك صرفاً لغيرهم، ودفعاً من     | (البصائر  |                   |    | وَإِلَى أُولِي الْأَمْرِ مِنْهُمْ            |
| أن يكون البتُّ بيد من هبَّ ودَبَّ، وإنما  | و العلم.) |                   |    | لَعَلِمَهُ الَّذِينَ يَسْتَنْبِطُونَهُ       |
| يكون ذلك على يد من أوتي البصيرة لأن       |           |                   |    | مِنْهُمْ وَلَوْلَا فَضْلُ اللَّهِ            |
| الأحكام تحتاج إلى استخراج، فكان لها وجه   |           |                   |    | عَلَيْكُمْ وَرَحْمَتُهُ لَاتَّبَعْتُمُ       |
| شبه نبط الماء.                            |           |                   |    | الشَّيْطَانَ إِلَّا قَلِيلًا ﴾               |
|                                           |           |                   |    |                                              |
| الضيق وعدم الرغبة في الدخول في أمر،       | كناية عن  | حَصِرَتْ          | 90 | ﴿إِلَّا الَّذِينَ يَصِلُونَ إِلَى            |
| بل شدة كراهته وثقله على النفس، إضافة      | صفة       | صُدُورُهُمْ       |    | قَوْمِ بَيْنَكُمْ وَبَيْنَهُمْ مِيثَاقٌ      |
| إلى إحتباس ذلك في قلوبهم، وظهوره في       | (ضيق      |                   |    | أَوْ جَاءُوكُمْ حَصِرَتْ                     |
| ملامح وجوهم، والحصر: الضيق، وإذا          | الصدور.)  |                   |    | صُدُورُهُمْ أَنْ يُقَاتِلُوكُمْ أَوْ         |
| ضاق الصدر إختتق الإنسان، وجعل ما بهم      |           |                   |    | يُقَاتِلُوا قَوْمَهُمْ وَلَوْ شَاءَ          |
| ضيقاً لإحتباس أمر من الأمور في            |           |                   |    | اللَّهُ لَسَلَّطَهُمْ عَلَيْكُمْ             |
| صدورهم، وعجزهم عن البوح به فكان ذلك       |           |                   |    | فَلَقَاتَلُوكُمْ فَإِنِ اعْتَزَلُوكُمْ       |
| وجه المماثلة.                             |           |                   |    | فَلَمْ يُقَاتِلُوكُمْ وَأَلْقَوْا إِلَيْكُمُ |
|                                           |           |                   |    | السَّلَمَ فَمَا جَعَلَ اللَّهُ لَكُمْ        |
|                                           |           |                   |    | عَلَيْهِمْ سَبِيلًا﴾                         |
| الرَكْس: رد الشيء مقلوباً؛ بمعنى أنهم     | كناية عن  | ﴿أُرْكِسُوا       | 91 | ﴿سَتَجِدُونَ آخَرِينَ يُرِيدُونَ             |

| يقحمون في الفتنة كلما أرادوا الخروج منها                                                                       | صفة.             | فِيهَا﴾                           |     | أَنْ يَأْمَنُوكُمْ وَيَأْمَنُوا قَوْمَهُمْ                         |
|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------|------------------|-----------------------------------|-----|--------------------------------------------------------------------|
| لعدم خلوص أنفسهم، ولزيغ قلوبهم، وهي                                                                            |                  |                                   |     | كُلَّ مَا رُدُوا إِلَى الْفِتْنَةِ                                 |
| كناية عن التردد في الفتن لوجود مقدماتها،                                                                       |                  |                                   |     | أُرْكِسُوا فِيهَا فَإِنْ لَمْ                                      |
| وكأنما أخذ من غمر الشيء: أحاط به من                                                                            |                  |                                   |     | يَعْتَزِلُوكُمْ وَيُلْقُوا إِلَيْكُمُ                              |
| جميع الجوانب، فدل ذلك على أن الفتنة                                                                            |                  |                                   |     | السَّلَمَ وَيَكُفُّوا أَيْدِيَهُمْ                                 |
| غمرتهم.                                                                                                        |                  |                                   |     | ا فَخُذُوهُمْ وَاقْتُلُوهُمْ حَيْثُ                                |
|                                                                                                                |                  |                                   |     | تَقِفْتُمُوهُمْ وَأُولَئِكُمْ جَعَلْنَا                            |
|                                                                                                                |                  |                                   |     | لَكُمْ عَلَيْهِمْ سُلْطَانًا مُبِينًا                              |
|                                                                                                                |                  |                                   |     | **************************************                             |
| وجود المجال والفرصة بتغير المكان، وما لا                                                                       | كناية عن         | ﴿وَمَنْ يُهَاجِرْ                 | 100 | ٣٠<br>﴿وَمَنْ يُهَاجِرْ فِي سَبِيلِ                                |
| وبود المعبال والمرسفة بسير المصال، وقد 1 المحان ولا يقع في مكان؛ يكون ويقع في                                  | صفة              | فِي سَبِيلِ اللَّهِ               | 100 | روس يه بر نِي سَيِنِ<br>اللَّهِ يَجِدْ فِي الْأَرْضِ               |
| غيره، والمراغمة: المغالبة، فالهجرة: خروج                                                                       | (الترغيب         | بِي سَبِينِ اللَّهِ<br>يَجِدْ فِي |     | المَّدِ يَجِدُ لِي الرَّصِ<br>مُرَاغَمًا كَثِيرًا وَسَعَةً وَمَنْ  |
| من دائرة تزعم وتسود فئة على فئة فالإنسان                                                                       | ,                | يجِد بِي<br>الْأَرْضِ             |     | مراعها حبيرا وسعه ومن يَخْرُجُ مِنْ بَيْتِهِ مُهَاجِرًا            |
| يبتعد لكي لا يقع تحت هيمنة جهة من                                                                              | في الدريا        | الارصِ مراغمًا كَثِيرًا           |     | يحرج مِن بيبِهِ مهاجِرا إِلَى اللَّهِ وَرَسُولِهِ ثُمَّ يُدْرِكْهُ |
| •                                                                                                              | الهجرة.)         | مراعما حبيرا                      |     | إلى الله ورسوبه لم يدرده الممود فقد وقع أَجْرُهُ عَلَى             |
| الجهات ثم تكون الفرصة في المغالبة.                                                                             |                  | وسعه                              |     | الموت فقد وقع اجره على اللَّه وَكَانَ اللَّهُ غَفُورًا             |
|                                                                                                                |                  |                                   |     |                                                                    |
| الرواد المالية | . 1. <i>-</i>    | ه ۱۰۱۰                            | 101 | رَجِيمًا ﴾                                                         |
| تنقلتم في أرجائها بحثاً، وتتبعاً، وتنقيباً عن                                                                  | كناية عن         | ﴿ وَإِذَا ضَرَبْتُمْ              | 101 | : ﴿ وَإِذَا ضَرَبْتُمْ فِي                                         |
| أمر ما، وقد تكون جاءت من ضرب الفأس،                                                                            | صفة و            | فِي الْأَرْضِ                     |     | الْأَرْضِ فَلَيْسَ عَلَيْكُمْ                                      |
| أو السعي للبحث، فيكون الضرب بمعنى                                                                              | <b>ھي</b><br>دند |                                   |     | جُنَاحٌ أَنْ تَقْصُرُوا مِنَ                                       |
| البحث والتنقيب                                                                                                 | (السفر و         |                                   |     | الصَّلَاةِ إِنْ خِفْتُمْ أَنْ                                      |
|                                                                                                                | الغزو.)          |                                   |     | يَفْتِنَكُمُ الَّذِينَ كَفَرُوا إِنَّ                              |
|                                                                                                                |                  |                                   |     | الْكَافِرِينَ كَانُوا لَكُمْ عَدُوًّا                              |
|                                                                                                                |                  |                                   |     | مُبِينًا﴾                                                          |
| و هي كناية ظريفة أي وقوع الأمان و زوال                                                                         | كناية عن         | فَإِذَا اطْمَأْنَنتُمْ            | 103 | فَإِذَا قَضَيْتُمُ الصَّلَاةَ                                      |

|                                            |          |                    | 1   | 1                                        |
|--------------------------------------------|----------|--------------------|-----|------------------------------------------|
| الخوف و وقوع الأمن.                        | صفة      | فَأَقِيمُوا        |     | فَاذْكُرُوا اللَّهَ قِيَامًا وَقُعُودًا  |
|                                            | ذهاب     | الصَّلَاةَ         |     | وَعَلَىٰ جُنُوبِكُمْ وَفَإِذَا           |
|                                            | الخوف    |                    |     | اطْمَأْنَنتُمْ فَأَقِيمُوا الصَّلَاةَ ع  |
|                                            |          |                    |     | إِنَّ الصَّلَاةَ كَانَتْ عَلَى           |
|                                            |          |                    |     | الْمُؤْمِنِينَ كِتَابًا مَّوْقُوتًا      |
| الذين يخونون أنفسهم بالمعاصي.              | كناية عن | الَّذِينَ          | 107 | وَلَا تُجَادِلُ عَنِ الَّذِينَ           |
|                                            | موصوف    | يَخْتَانُونَ       |     | يَخْتَانُونَ أَنفُسَهُمْ ۦ إِنَّ اللَّهَ |
|                                            |          | أَنفُسَهُمْ        |     | لَا يُحِبُّ مَن كَانَ خَوَّانًا          |
|                                            |          |                    |     | أَثِيمًا                                 |
| أي الأشياء التي سموها بأسماء الإناث        | كناية عن |                    | 117 | إِن يَدْعُونَ مِن دُونِهِ إِلَّا         |
|                                            | موصوف    |                    |     | إِنَاتًا وَإِن يَدْعُونَ إِلَّا          |
|                                            |          |                    |     | شَيْطَانًا مَّرِيدًا                     |
| لا ينقصون حتى بما يكون الإستخفاف به        | كناية عن | ﴿وَلَا يُظْلَمُونَ | 124 | ﴿وَمَنْ يَعْمَلْ مِنَ                    |
| في الدنيا، وذلك لكي لا يزهد في شيء من      | صفة.     | نَقِيرًا﴾          |     | الصَّالِحَاتِ مِنْ ذَكَرٍ أَوْ           |
| الخير، ولا يستخفوا بشيء من الشر،           |          |                    |     | أُنْثَى وَهُوَ مُؤْمِنٌ فَأُولَئِكَ      |
| ولتحضر قلوبهم في كل ما يفعلون بالرجاء      |          |                    |     | يَدْخُلُونَ الْجَنَّةَ وَلَا             |
| والخشية، وكلمة (نقير) نقرة في ظهر النواة،  |          |                    |     | يُظْلَمُونَ نَقِيرًا﴾                    |
| ووجه المماثلة بين الأمرين أن عمل           |          |                    |     |                                          |
| الإنسان، إذا داخله أمر، فإن هذا الأمر له   |          |                    |     |                                          |
| أثره، فكما أن النواة أحصى ما فيها من نقر ؛ |          |                    |     |                                          |
| فإن عمل الإنسان يقع فيه الإحصاء، ولا       |          |                    |     |                                          |
| يؤخذ على عواهنه والله أعلم. كناية عن       |          |                    |     |                                          |
| العدالة الإلهية                            |          |                    |     |                                          |
|                                            |          |                    |     |                                          |
|                                            |          |                    |     |                                          |

|                                              |          | 9 a                                                                                                               |     |                                             |
|----------------------------------------------|----------|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-----|---------------------------------------------|
| وتعُذر الفهم والإدراك عليهم، والواقع أنهم    | كناية عن | ﴿قُلُوبُنَا                                                                                                       | 155 | ﴿فَبِمَا نَقْضِهِمْ مِيثَاقَهُمْ            |
| أرادوا لأنفسهم ذلك طلباً للنجاة، وعدم تحمل   | صفة و    | ڠؙڵڡؙۜ﴾                                                                                                           |     | وَكُفْرِهِمْ بِأَيَاتِ اللَّهِ وَقَتْلِهِمُ |
| الأمر والنهي في كل ما لا يوافق أهواءهم،      | ھي       |                                                                                                                   |     | الْأَنْبِيَاءَ بِغَيْرِ حَقٍّ وَقَوْلِهِمْ  |
| و (الغلاف) حاجز وعازل بين أمرين؛ فقد         | (الإعراض |                                                                                                                   |     | قُلُوبُنَا غُلْفٌ بَلْ طَبَعَ اللَّهُ       |
| جعلوا لقلوبهم أغلفة تحول بينهم وبين الفهم؛   | عن ما    |                                                                                                                   |     | عَلَيْهَا بِكُفْرِهِمْ فَلَا يُؤْمِنُونَ    |
| فكما أن للعين غلافاً هو الأجفان فلا ترى      | يقول     |                                                                                                                   |     | إِلَّا قَلِيلًا﴾                            |
| العين إلا بفتحه فإن القلوب أيضاً تحتاج       | الرسول.) |                                                                                                                   |     |                                             |
| إلى نزع الأغلفة والحجب لترى                  |          |                                                                                                                   |     |                                             |
|                                              |          |                                                                                                                   |     |                                             |
| وهو طمس قلوبهم لكي لا يدركوا ما هم فيه       | كناية عن |                                                                                                                   |     |                                             |
| من طريق الهلاك؛ لأنهم لا يستحقون النجاة      | الصفة    | ﴿ بَلْ طَبَعَ                                                                                                     |     |                                             |
| لجحودهم، و (الطبع) هو الختم، وذلك دالٌّ      | (الختم)  | اللَّهُ عَلَيْهَا﴾                                                                                                |     |                                             |
| على بلوغهم درجةً لا يرتجي معها صلاح          |          |                                                                                                                   |     |                                             |
| أموالهم فلا يزيدهم العلم إلا تمرداً، فبقاؤهم |          |                                                                                                                   |     |                                             |
| على جهلهم أنفع من علمهم مع جحودهم.           |          |                                                                                                                   |     |                                             |
|                                              |          |                                                                                                                   |     |                                             |
| 7 -1 1- 12-1 131 -11-                        | . 71.0   | ء ١١٠٠ .<br>١١٠٠ - ١١٠٠ - ١١٠٠ - ١١٠٠ - ١١٠٠ - ١١٠٠ - ١١٠٠ - ١١٠٠ - ١١٠٠ - ١١٠٠ - ١١٠٠ - ١١٠٠ - ١١٠٠ - ١١٠٠ - ١١٠ | 171 | 1 1:5 N 1501 -1:1 1-1                       |
| من غليان الماء، وإرتفاعه، ومعناه مجانبة      | كناية عن | هِ تَعْلُوا فِي نَهُ مِنَهُ مِنَهُ مِنَهُ مِنَهُ مِنَهُ مِنَهُ مِنْهُ مِنْهُ مِنْهُ مِنْهُ مِنْهُ مِنْهُ مِنْهُ   | 171 | ﴿ مِنَا أَهْلَ الْكِتَابِ لَا تَغْلُوا      |
| الحق، وإتباع الهوى والميل معه، والزيادة      | صفة و    | دِينِكُمْ وَلَا                                                                                                   |     | فِي دِينِكُمْ وَلَا تَقُولُوا عَلَى         |
| في الدين ما ليس فيه، وإنما إتِّباع الوسطية،  | هي(تجاوز | تَقُولُوا عَلَى                                                                                                   |     | اللَّهِ إِلَّا الْحَقَّ إِنَّمَا الْمَسِيحُ |
| وعدم الإفراط في أمر الدين، والمبالغة،        | الحد.)   | اللَّهِ إِلَّا                                                                                                    |     | عِيسَى ابْنُ مَرْيَمَ رَسُولُ               |
| وعدم التفريط، والإهمال، وجعل أمر الدين       |          | الْحَقَّ﴾                                                                                                         |     | اللَّهِ وَكَلِمَتُهُ أَلْقَاهَا إِلَى       |
| مستحقرًا، فتكون الوسطية أمر بين أمرين؛       |          |                                                                                                                   |     | مَرْيَمَ وَرُوحٌ مِنْهُ فَآمِنُوا           |
| والغلو، في الأصل، من غلو الماء في            |          |                                                                                                                   |     | بِاللَّهِ وَرُسُلِهِ وَلَا تَقُولُوا        |
| المرجل وارتفاعه، فهي حالة طيش وقتية          |          |                                                                                                                   |     | ثَلَاثَةٌ انْتَهُوا خَيْرًا لَكُمْ إِنَّمَا |
| ليس فيها سوى الهياج الذي لا نفع فيه،         |          |                                                                                                                   |     | اللَّهُ إِلَهٌ وَاحِدٌ سُبْحَانَهُ أَنْ     |

| وإنما يفضي إلى المضرّة، وتجاوز الحد؛   |  | يَكُونَ لَهُ وَلَدٌ لَهُ مَا فِي  |
|----------------------------------------|--|-----------------------------------|
| فكما أن الماء يرتفع ويخرج من المرجل،   |  | السَّمَاوَاتِ وَمَا فِي الْأَرْضِ |
| فإن الغالي يرتفع ويخرج من الدين، والله |  | وَكَفَى بِاللَّهِ وَكِيلًا ﴾      |
| أعلم.                                  |  |                                   |
|                                        |  |                                   |
|                                        |  |                                   |

الخاتمة

نستنج من دراستنا لموضوع بلاغة الكناية في القرآن الكريم بأن لها أثرا جليا وواضحا في تحديد القصد البلاغي للآيات الكريمة من سورة النساء كما أن الكناية قد حافظت على وحدة النص القرآني وروعة أسلوبه وأن هذه البلاغة قد دلت على معاني جمالية فنية ووظائف تكشف عن دلالة المعاني التي تحملها.

## إن أبرز نتائج هذه المذكرة قد تمثلت في ما يلي:

- الكناية من التعبيرات الفنية الجمالية البيانية وأما الملاحظات البلاغية فهي تضفي على المعنى جمالا وتزيده قوة ويستطيع الأديب أن يحقق بأسلوب الكناية العديد من الأهداف البلاغية.
- الكناية أسلوب حضاري مهذب يتضح لنا من خلال تحقيق بعض شواهد الدراسة لقوله تعالى:" وقد أفضى بعضكم إلى بعض " 21 سورة النساء.
- إبراز المعاني في صور حسية تبين قيمها وجمالها من خلال تحليل بعض شواهد الدراسة.
- من محاسن الكناية تهويل المعنى وشدة واقعه في النفس لحصول الخشية لقوله تعالى: " ولو تسوى بهم الأرض" 42 من سورة النساء.
- الكناية أبلغ من التصريح لأنها تعطي الدعوة ودليلها والقضية وبرهانها وتقوية الأداء الأدبي بإخراج الأمور المعنوية في صورة مادية.
  - نستطيع بأسلوب الكناية التغطية وإخفاء ما يود المتكلم إخفائه حرصا على المكنى عليه.
- الكناية طريق من طرق الإيجاز والإختصار كما أنها وسيلة للإقناع حيث تقدم لنا المعاني مؤكدة بدليلها.
- واضح أن للكناية هدفا تجميلا للكلام وتحسينه وإظهاره دون إسفاف أو مجرد قصد التلاعب بالعبارات.

- عموما بلاغة الكناية المراد بها أن يريد المتكلم إثبات معنى من المعاني فلا يذكره باللفظ الموضوع له في اللغة ولكن يجئ إلى معنى هو تاليه في الوجوه فيؤمن به ويجعله دليلا عليه.

# قائمة المصادر و المراجع

- القرآن الكريم رواية ورش عن نافع و رواية حفص عن عاصم
- الحديث النبوي الشريف، عن عبد الله بن عمر رضي الله عنهما عن النبي صلى الله عليه و سلم، رواه البخاري.

#### المصادر:

- 1-إبن رشيق القيرواني، العمدة، المحاسن و أدابه و نقده، تحقيق محمد محي الدين عبد الحميد ، دار الجيل للنشر و التوزيع و الطباعة، لبنان ط 5، 1981
- 2-إبن سينان لخفاجي، سر الفصاحة، تحقيق إبراهيم شمس الدين، كتاب ناشرون، لبنان، ط1، 2001.
- 3-إبن فارس ، معجم مقاييس اللغة، تحقيق عبد السلام هارون، دار الفكر للطباعة و النشر و التوزيع، ج1، 1979
  - 4-إبن منظور، لسان العرب، دار صادر، لبنان، ط3، 1414ه، ج8
- 5-الخطيب القزويني، الإيضاح في علوم البلاغة (المعاني، البيان، البديع)، تحقيق إبراهيم شمس الدين، منشورات محمد علي بيضون، دار الكتب العلمية، بيروت، لبنان، ط1، 2003م

### المراجع:

- 1-أحمد الهاشمي، جواهر البلاغة، تدقيق و توثيق يوسف الصميلي، د ط، المكتبة العصرية، لبنان.
- 2-حميد آدم تويني، البلاغة العربية (المفهوم و التطبيق)، دار المناهج و النشر و التوزيع، الأردن، ط1، 2007.
- -3عمار الساسي، الإعجاز البياني في القرآن الكريم، دراسة نظرية للإعجاز في الآيات المحاكمات، دار المعارف للإنتاج و التوزيع، الجزائر، ط1، 2003، -1.
- 4-عيسى علي العاكوب، علي سعد الشتيوي، الكافي في علوم البلاغة، الجامعة المفتوحة، الإسكندرية- مصر، ج1، 1993.
- 5-فواز فتح الله، البلسم الشافي في علوم البلاغة، دار الكتاب الجامعي، الإمارات العربية المتحدة،ط1، 2009.
  - 6-محمد على الصابوني، الطبيان في علوم القرآن، مكتب الشيرة، السعودية، 2011.

### الموسوعات و القواميس:

1-مادة كنز، الفيروز أبادي، القاموس المحيط، دار الكتب العلمية، لبنان، ج4، ط1.

2-محمد أحمد قاسم و محي الدين ديب، علوم البلاغة، المؤسسة الحديثة للكتاب، لبنان، ط1، 2003.

### المعاجم:

1-معجم ألفاظ القرآن الكريم، مجمع اللغة العربية

2-معجم مفردات ألفاظ القرآن الكريم، للراغب الأصفهاني.

3-معجم مقاييس اللغة، أحمد بن فارس بن زكرياء.

الفهـرس

| المقدمة                                      | أ- ب   |
|----------------------------------------------|--------|
| المدخل                                       | 13-9   |
| الفصل الأول                                  | 14     |
| المبحث الأول (البلاغة العربية )              | 15     |
| مفهوم البلاغة (لغة و إصطلاحا)                | 16     |
| علوم البلاغة (المعاني، البديع، البيان)       | 18 -17 |
| أهداف البلاغة                                | 19     |
| المبحث الثاني (الكناية)                      | 20     |
| مفهوم الكناية (نغة و إصطلاحا)                | 20     |
| أنواع الكناية (صفة، موصوف، نسبة)             | 21     |
| أسباب الكناية                                | 22     |
| بلاغة الكناية                                | 24 -23 |
| الفصل الثاني                                 | 25     |
| المبحث الأول (المدونة عن سورة النساء)        | 26     |
| المبحث الثاني (دراسة ميدانية عن سورة النساء) | 41-27  |
| الخاتمة                                      | 44-43  |
| المصادر و المراجع                            | 47-46  |
| الفهرس                                       | 49     |